Waltke, B. K., & Fredricks, C. J. (2001). Genesis: a commentary (p. 55). Zondervan.
序言宣告，立约群体的上帝与宇宙的创造主是同一位。上帝是这宇宙隐含的君王，供应万有，建立秩序，并委派治理者。空气、水和陆地这些维系生命的系统，为各类丰富的生物提供养分与生存空间。这正是历史在上帝之下展开其戏剧的舞台。
上帝以创造性的作为介入原初的深渊与黑暗，将其转化为宏伟、有序且均衡的宇宙。凡顺服创造主统治的人，都确信他们的历史不会终结于悲剧性的黑暗与混乱，而是将延续于得胜的光明与秩序之中。

正如上帝在连续的日子中展开创造的戏剧，并推进至高潮，上帝也通过连续的时代推进历史的戏剧；当一切有意志的受造物向基督屈膝时，这戏剧达到决定性的高潮。
这受造秩序将为上帝后来关于人类社会秩序的启示奠定基础。祂的律法（圣经的教导）与受造秩序相和谐。因此，藐视祂所启示的道德秩序，就是与创造相抵触，也就是与祂所创造的现实相违背。
序言大纲
宇宙创造的总述　1:1
创造之前地的消极状态　1:2
借着上帝的话语进行的创造　1:3–31
宇宙创造的总结陈述　2:1
尾声：安息日的安息　2:2–3
序言的文学分析
创造的模式：过程与进展
创造的过程
创造记述是一种高度精致的呈现，其目的在于强调创造主上帝的崇高性（能力、威严与智慧），并为立约群体的世界观奠定基础。

创造被划分为六日或“板块”，每一日都遵循一个基本的创造过程。关键词——“说”“分开”“称为”“看”“好”——作为上帝的行动与思想，强调了祂在创造中的全能与全知的同在。创造的过程通常遵循这样的模式：宣告、命令、分离、报告、命名、评估，以及时间框架。

每一天都以宣告开始：“上帝说。”叙述中大量细节是以叙事方式呈现的，但推动并塑造整个记述的，却是上帝的直接话语，无论多么简短。因此，汉密尔顿恰Hamilton
当地总结说：“上帝是独唱者；叙述者是伴奏者。”创造的英雄是上帝。每一事件都按着上帝所宣示的旨意，并借着祂话语的作为而发生。言语表明上帝与祂的创造有着亲密的连结。[footnoteRef:1] [1:  V. P. Hamilton, The Book of Genesis: Chapters 1–17 (NICOT; Grand Rapids: Eerdmans, 1990), 119.] 


宣告之后是命令：“要有……”（或其等同表达）。上帝的话语与祂的灵相结合，具有不可抗拒的创造能力；因此，它胜过混沌与虚空（参林后4:6）。

第三，上帝大能的话语带来分离，将昼与夜、水与地、鱼与鸟分开。界限在受造秩序和社会秩序中都至关重要。当万物各守其位，不越过其界限时，所呈现的是秩序，而非混乱。
随后，叙述者的报告——“于是上帝造了……”（或其等同表达）——确认万有的存在皆源于上帝所宣示的旨意、目的与话语。[footnoteRef:2]上帝也在头三日藉着为受造之物命名（“他称……为……”）彰显祂的主权。[footnoteRef:3]命名乃治理权的标志，显明上帝是至高的统治者。即便是受造之前状态中的消极因素——黑暗与混沌的水——也在祂的主权之下，并被纳入祂保护性的约束之中。 [2:  这与古代近东的创造记述形成鲜明对比；在那些记述中，创造源自诸神之间的争战。上帝并未与任何存在争战来创造这有序的宇宙。祂只需说话，祂的话语便成就万有。有关古代近东神话的例子，可参见海德尔（Heidel）的《巴比伦创世记》（Babylonian Genesis）。]  [3:  参见民数记 32:38；列王纪下 23:34；24:17。另可参阅冯·拉德（G. von Rad）关于上帝藉着话语创造而彰显主权的讨论（创世记 1:3–5），以及关于命名作为占有与归属之举的论述（创世记 2:18–25），载于《创世记》（Genesis），J. H. Marks 译（《旧约文库》；费城：威斯敏斯特出版社，1972年），第49–51页、80–83页。] 

接着，对每一件手工之作，上帝都给出祂的评估（“上帝看着是好的”）。[footnoteRef:4] 万物——包括被界定的黑暗与海——都满足上帝的旨意。因为上帝不仅全能，而且完全良善，人类无须惧怕受造界。伴随着对活物的评估，上帝还赐下祂的“祝福”（即赐生命的能力）。从鱼类与飞鸟开始，上帝赐福给各类受造物，使它们具备繁衍生育的能力。 [4:  这种评估的模式在第二日和第三日略有变化。参见下文的释经注释。] 


最后，所有创造的作为都遵循一个时间性的框架。上帝不是在时间之中创造，而是连同时间一起创造。一周成为基本的时间单位：六日工作，一日安息。[footnoteRef:5] 整段记述中对数字的谨慎运用，见证了上帝以合乎逻辑、按着时序来塑造创造[footnoteRef:6]。 [5:  关于本记述中时间的重要性，以及其在效法创造主方面的意义，参见下文的神学反思。]  [6:  数字的结构性运用与重复清晰可见。关键数字包括三（即三次命名、三次使用“创造”〔bārāʾ〕），七（即七次叙述报告、七次评估、以及在后缀或前缀词形变化中七次使用“造”〔ʿāśâ〕），以及十（即十次“上帝说”的宣告、十次“各从其类”、以及在各种形式中共十次出现的ʿāśâ）。] 


创造的进展
叙述者运用创造过程的结构，以层层铺展的细节与动态来建构这段叙事。随着叙事逐步推进，叙述者在每一日上投入更多的时间与篇幅，直到创造的高潮顶点——当运动止息，上帝进入安息。
创造记述被划分为两个三日组（两个三联），与故事开端时大地“未成形”（tōhû）和“未充满”（bōhû）的状态形成对比。
以下为表格呈现（简体中文），内容不增不减，仅作结构化整理：
	日
	成形／“资源”（相对于 tōhû）
	日
	充满／“使用者”（相对于 bōhû）

	1
	光（1:3–5）
	4
	光体（1:14–19）

	2
	穹苍（1:6–8）
	5
	天空：鸟海洋：鱼（1:20–23）

	3
	旱地（1:9–10）植被（1:11–13）
	6
	地上走兽（1:24–25）人类（1:26–31）


如你需要双语对照表或改为讲义／释经课堂格式，可直接说明。

每一个三日组的推进与展开，都显明创造中的进展性。第一个三日组将无形的混沌分隔为三个静态的领域。到了第二个三日组，这些作为生命居所与庇护之所的领域，被充满了具有活动性的形体——日、月以及各类活物。第二个三日组中的居住者，治理与之相对应的领域：日月治理黑暗，而人类（作为万有之首）治理全地。[footnoteRef:7] [7:  虽然经文并未明确说明，但在某种诗意的意义上，鱼类对海洋具有治理权，鸟类对天空具有治理权。] 


每一个三日组都从天到地（陆地）推进，并以地的“生出”作为结束。在第一个三日组中，地生出植物；在第二个三日组中，地生出动物。每个三日组中的创造作为数量也随之增加：从一次创造作为（第一日与第四日），到一次具有两个层面的创造作为（第二日与第五日），再到两次彼此区分的创造作为（第三日与第六日）。
创造记述中的行动性也不断升级。在第一个三日组里，只是简单的移动：从光到暗，从穹苍与海洋到生长的植被。而在第二个三日组中，则出现了动能的爆发：日月横越穹苍；鸟类与鱼群充满空中与海洋；走兽在地上游走。第二个三日组中的运动模式呈现出渐进性。光体遵循可预期且有结构的运行轨迹；动物的活动具有有限的自由度，受其本能的迁徙与栖息模式所约束；人类则享有最大的自由，其限制唯有大地本身。
整段记述以一周这一基本时间结构为统一框架。结构确认了上帝世界中的一致与对称、和谐与平衡。

序言的释经注释
总述性陈述（1:1）[footnoteRef:8] [8:  关于创世记 1:1–3 的详细释经，可参阅 B. K. 沃尔特凯（B. K. Waltke）〈创世记 1:1–3 的创造记述〉，载于《圣经圣学院期刊》（Bibliotheca Sacra）第132卷（1975年）：25–36、136–144、216–228 页；第133卷（1976年）：28–41 页。] 

1. 起初。
第 1 节大胆的宣告概括了整个叙事，并邀请读者进入故事。它的宣告与邀请在于：在起初，上帝已经完全而圆满地完成了整个宇宙的创造。“起初”指的是整个受造事件——六日的创造 [footnoteRef:9]——而不是六日之前的某个时间点，也不是第一日中的一部分。尽管有人主张 1:1 仅仅作为创造的第一个事件，而非对全段记述的总述，但从语法上看，这种解释并不大可能。[footnoteRef:10] [9:  这是一个相对的起初。正如第 2 节似乎所表明的，在《创世记》之前，已经存在时间与空间。]  [10:  持这种观点的人认为，1:2 是对 1:1 的澄清，也就是说，上帝创造大地时，使其成为未成形的物质团块。马丁·路德在为这一观点辩护时说：“天地是粗糙而无形的物质……直到那时为止”（《路德文集》第 1 卷，《创世记 1–5 章讲义》，J. Pelikan 编［圣路易斯：康科迪亚出版社，1958 年］，第 6 页）。约翰·加尔文也持这一立场（《创世记注释》，J. King 编译［伦敦：真理旌旗出版社，1965 年］，第 69–70 页）。] 


上帝〔ʾelōhîm〕。
该词在希伯来文中为复数形式，用以表达上帝的尊荣与威严[footnoteRef:11]。这个神名体现了祂与受造界之间的超越性关系。祂是属天存在的典型表达。上帝不同于人类，祂没有起源、没有被生、没有对手，也不受能力的限制。 [11:  被视为一种尊荣复数（参《IBHS》§7.4.3b）。] 


创造〔bārāʾ〕。
这是一个表示完成性的动词，指向已经完成的创造行为[footnoteRef:12]。虽然有许多动词可以描述上帝使万物存在的作为[footnoteRef:13]，但 bārāʾ 的独特之处在于，它只专用于上帝。祂的创造彰显了祂不可测度的能力与权能、令人惊叹的想象力与智慧，以及祂的不朽与超越性，最终使有限的必死之人面对奥秘。大地之所以得以存续，部分原因在于它是藉着上帝的智慧而被带入存在，而这智慧包含着祂的公义。祂的创造体现了现实的物质层面与社会文化层面（参箴 3:19–20；8:22–31）[footnoteRef:14]。因着上帝的慷慨，苹果树并非只结一个苹果，而是结出成千上万个；一粒麦子也能繁衍百倍。 [12:  目的性动词（即如“死”或“卖”）只有在一个过程结束时才获得其意义。希伯来词 bārāʾ，意为“创造”，只指向已经完成的创造行为（参申 4:32；诗 89:12；赛 40:26；摩 4:13），因此，它不可能表示在起初上帝只是开始了创造宇宙的过程。]  [13:  例如，可参见：ʿśh（“造、做”，赛 45:18）；pʿl（“制造、工作”，出 15:17）；yṣr（“塑造、形成”，赛 45:18）；kwn（“建立、使坚固”，箴 8:27）。]  [14:  See R. Van Leeuwen, “brʾ,” NIDOTTE, 1:731.] 


天地。
这是一个对举修辞（merism），用来指代宇宙[footnoteRef:15]，即人类所居住的、有组织的世界。在旧约中这一表达的所有用例中（参创 2:1、4；申 3:24；赛 65:17；耶 23:24）[footnoteRef:16]，该短语都作为一个复合表达，指向有组织的宇宙。[footnoteRef:17] [15:  对举修辞（merism）是通过陈述一对相反或相对的词语来表达整体性的方式。例如，“昼与夜”意指“始终、一直”。在这种用法中，这些词语不能被分别理解，而必须作为一个整体来把握。正如英文表达 “part and parcel” 不能通过分别研究 part 和 parcel 来理解其含义，同样，希伯来文中的“天”（šāmayim）与“地”（ʾereṣ）这一对举，也不能通过分别研究这两个词来理解，而只能作为一个整体来考察。作为一个整体，它指的是有组织的宇宙。]  [16:  在次经中，《所罗门智慧书》1:14 将创世记 1:1 的“天地”称为 ho kosmos（“世界”）。]  [17:  在他那本原本极为出色的注释书中，温汉（Wenham）却赋予这一复合表达以“整体性”（totality）的独特含义，并将其与“有秩序的宇宙”相对立；然而，这一缺乏依据的释义违背了公认的语文学原则（Wenham，《创世记 1–15》，第 15 页）。] 


创造之前地的消极状态（1:2）
2. 现在这地。[footnoteRef:18] [18:  有一种新颖的观点试图通过将“地”限定为以色列之地，来化解第 1 节与第 2 节之间看似存在的矛盾（参 J. Sailhamer，《未受约束的创世记》[Genesis Unbound]［俄勒冈州锡斯特斯：Multnomah，1996 年］，47–59 页）。然而，这一观点无法解释由 1:1 与 2:1 所形成的首尾呼应结构（inclusio）。既然 1:1 指的是宇宙，那么 2:1 也必然如此，因此整段叙事亦然。该论证在对第四日的分析上同样站不住脚，因为在语法上，动词 rʾh 在 Qal 词干中并不具有他所主张的“显现”之意。] 

故事的起点或许令人感到意外。经文并未提到上帝创造地球、黑暗或水的混沌[footnoteRef:19]。叙述者从地已经存在开始讲述，尽管这地尚未分化、尚未成形。上帝将凭着祂的创造大能，把黑暗转化为一个有秩序的宇宙。 [19:  创世记 1:2 并未告诉我们地球是古老的还是年轻的。] 


地。
在序言中，这个词有三种用法：当与“天”构成复合短语时，指宇宙（见 1:1）；指旱地（见 1:10）；而在此处，则指我们所说的行星——地球。

空虚混沌〔tōhû wāḇōhû〕。
这一短语与“天地”形成反义关系，表示未受造或无秩序的状态（参耶 4:23–27）。据 David Tsumura 指出，这一词组“指地是一个空无之处，即‘不生产、无人居住的地方’”。Tsumura 有力地论证，叙事的关切焦点在于生命——飞鸟、走兽与植物。地的消极状态反映的是一种无法产生生命的处境[footnoteRef:20]。从时间顺序来看，这必然描述的是第 1 节之前地的状态，因为若一方面把创造描绘为已经成形的宇宙，另一方面却把地描绘为未成形，就会自相矛盾。 [20:  D. T. Tsumura, The Earth and the Waters in Genesis 1 and 2: A Linguistic Investigation (JSOTSup 83; Sheffield: JSOT Press, 1989), 42–43.
] 


黑暗在深渊的表面之上。
大地是黑暗的深渊，不适合生命居住。“黑暗”和“深渊”作为“光”和“陆地”的对立面，含有阴郁的邪恶意涵（参出 15:8；箴 2:13）。它们同样成为上帝创造的一部分，执行祂的旨意（见创 45:5–7）。

上帝的灵〔rûaḥ ʾelōhîm〕。
由于被译作“灵”的词 rûaḥ 也可意为“风”，因此有人主张此处应译为“上帝的风”或“强风”。无论译作“灵”或“风”，都各有其理由。在洪水之后的再创造中，上帝再次差遣 rûaḥ——在那里显然是指风——运行在水面之上（8:1）。然而，在此处 rûaḥ 由 ʾelōhîm 修饰，而在本章其余经文中，这一词始终意为“上帝”，而非“强大的”。因此，“灵”更符合上下文。全能的圣灵如鹰般盘旋在原初的深渊之上，为人类居住预备大地。约翰·赛尔哈默将圣灵在建造上帝宇宙圣殿中的角色（参诗 104:1–3、30），与圣灵充满比撒列、使其建造地上会幕的工作联系起来（出 31:1–5）。


借着话语的创造（1:3–31）
第一日（1:3–5）
3. 上帝说。
参见上文文学分析中关于“宣告”的讨论。上帝的话语进入那消极的状态，在黑暗之中置入光，在海中置入陆地，在水中置入空气，从而胜过那标志着创造背景的、不可居住的世界。格哈德·冯·拉德指出：“借着话语创造的观念，首先保留了创造主与受造物之间最根本、最彻底的区分。创造绝不可能被视为从上帝而出的流溢……而乃是祂个人旨意的产物。”《创世记》的创造记述以含蓄却明确的方式，构成了对古代近东神话的论战。在古代近东的创造神话中，自然之力常被视为神祇；而在这里，一切都源自并顺服于上帝的话语（亦参下文关于“光”和“两个大光体”的讨论）。尽管创造并非上帝本体的一部分，但一切受造之物在存有与维系上都完全依赖上帝（参尼 9:6；徒 17:25、28）。

要有……。
参见上文文学分析中关于“命令”的讨论。上帝的话语具有使原本不存在之物得以存在的能力（来 11:3）。上帝的旨意不可抗拒，并藉着神圣的命令得以成就。

光。
光象征生命与各样的福分（参诗 19:1–6；27:1；49:20〔英 19〕；97:11）。由于太阳是在后文才被引入、作为光的直接媒介，文本的时间安排强调上帝才是光的终极源头。这种刻意的时间错置，很可能具有反对异教宗教的论战功能；那些宗教敬拜受造之物或受造界，而非那位一切受造之物所倚赖的创造主。

4. 看。
这是对上帝属灵洞察力的一种隐喻。

好〔ṭôḇ〕。
尽管受造之前状态中的“蛋壳”——黑暗与深渊之海——仍然存在，但它们如今可以被称为“好”（即有益且可取），因为它们分别被光与陆地所界定，并承担有用的功能（参诗 104:19–26）。创造充满了上帝的良善与生命的喜悦（参箴 8:30–31）。

分开〔bāḏal〕。
参见上文文学分析中关于“分离”的讨论。该词既指将不应在一起的事物分开，也指为完成某项特定任务而对组成部分加以区分。光与暗——如同穹苍上下的水——不应混在一起，并各自承担不同的职分。

5. 称为。
参见上文文学分析中关于“命名”的讨论。在圣经思想中，名字等同于存在。上帝为积极的生命维系系统（光、空气与陆地）以及它们的对应面（黑暗与混沌之水）命名，表明祂甚至对受造之前状态中的消极要素也拥有主权（参下文神学反思）。

日〔yôm〕。
关于创造记述中的“日”，学界提出了多种解释，包括字面的二十四小时、延展的时代或时期，以及一种文学框架结构，用以说明上帝创造的有序性，并使立约的百姓效法创造主。前两种解释在科学与文本层面都面临困难；第三种解释则更符合文本对神学而非科学议题的强调。以“日”来呈现创造，彰显了上帝对创造的主权性安排，也显明祂体恤人类，以有限且可理解的方式向人启示。上帝选择以连续的日子，而非瞬间的命令，来创造宇宙，成为祂在历史中通过连续时代塑造人类的范式。

有晚上，有早晨——第一日。
此处亦可译为：“夜晚来到，随后是早晨……”。希伯来文所表达的观念是：当夜晚的黑暗被清晨的光所驱散时，第一日便告结束。

第二日（1:6–8）

6. 穹苍〔rāqîaʿ〕。
这似乎指大气层或天空，在 1:8 中被称为 šāmayim，即“天” heavens或“天空”。将水分开的穹苍属于天空的一部分。圣经别处形容它坚硬如镜（伯 37:18），又如穹顶的帐幕（赛 40:22）。

水与水分开。
穹苍将降雨的源头与地上的水分隔开。

8. 第二日。
希伯来文直译为“第二日”。在头五日中，每一日都没有使用定冠词，这一现象暗示这些日子可能并非严格按时间顺序排列。第二日上帝造穹苍时，并未给出评价，因为三大维系生命的系统尚未齐备；在没有陆地可使之结果之前，雨水并无用处。

第三日（1:9–13）
10. 陆地。
大地生养并维系一切生命，为地上走兽与人类提供丰富的生命资源与必要的生存空间（见 1:9–13、24；2:7、12）。“陆地”一词含有这样的意涵：在上帝主权的良善安排之下，为着人类的生命与安全而被有序地治理（参诗 24:1–2；对照箴 2:21–22）。

11. 地要发生。
大地是上帝施行其生殖性大能的媒介。所谓的“自然”，乃是上帝被中介的能力与生命，因此没有任何理由将其神化为“自然母亲”。

各从其类。
一切受造物种都遵循上帝的总体设计与既定目的；植被为更高层次的生命形态提供食物（1:29–30）。

12. 好。
随着维系生命的系统已经建立，上帝对创造作出评估，并两次宣告其为“好”（1:10、12）。
第四日（1:14–19）

14. 在天空的穹苍中。
有些译本译作“在天上”，但这里的描述是现象学性的，即按人眼所见来描述。

作为记号，定节令。
希伯来文直译为“作为记号和作为节期”。这些光体标示出为以色列设立的、完整的神圣节期秩序，而非黄道十二宫或占星术。

16. 两个大光体。
这一表述构成了对异教多神体系中主要神祇的论战（参耶 10:2）。在古代近东神话中，太阳和月亮是主要神祇；而在这里，它们只是无名的受造物，由独一的创造主上帝所设计，为人类服务。

治理。
如上文文学分析所指出的，第二个三日组中的要素治理着与之相对应的、第一组三日组中的领域。

众星。
对星辰仅作简短、几乎一笔带过的提及，可能具有论战性的意义，因为古代近东的人常认为星辰支配人的命运。

第五日（1:20–23）
20. 水要滋生。
水本身并不具备自发生命的能力；它唯有借着上帝有效的话语才能产生生命。

活物〔nep̱eš〕。
希伯来词 nep̱eš 用于一切活的受造物，有时被译作“魂”。它指一切活物所具有的强烈欲望与本能（参赛 5:14；并参申 23:24；诗 78:18；耶 2:21），包括对食物与性之驱动。对上帝的渴慕，使人的 nep̱eš 有别于动物的 nep̱eš（参诗 42:2–3〔英 1–2〕；63:2〔英 1〕；84:3〔英 2〕；119:20、81）。

21. 海里的大生物。
旧约诗歌提及异教神话中令人畏惧的海怪，它们在神话中与创造诸神相抗衡（参利维坦〔盘绕者〕、拉哈伯〔傲慢者〕、坦宁〔龙〕；伯 3:8；诗 74:13–17；89:9–10；赛 27:1；51:9–10；耶 51:34）。希伯来诗人借用了异教的意象，却拒绝其神学。那些在古代近东神话中象征叛逆的原始怪物，在此却仅被描绘为上帝众多受造物中的一部分，完全依赖上帝，并最终服事祂。

22. 赐福。
此词意指被赋予生命的能力，胜过失败与死亡。上帝赐福这些受造物，使它们即便面对死亡，仍能繁衍生育。

23. 要生养众多。
这包含了藉着繁殖而施行治理的观念（参 1:28）。飞鸟与鱼类通过繁衍来治理各自的领域。

活的生物〔nep̱eš〕。
当用于指人时，希伯来词 nep̱eš 传统上译为“魂”（参下文神学反思中“魂”的讨论）。

第六日（1:24–31）

24. 牲畜……野兽。
家畜与野兽之间的对比，将牲畜与食肉动物区分开来。希伯来文中“野兽”一词，与伯 5:22；诗 79:2；结 29:5；32:4；34:28 中所用的词相同。

25. 上帝……好。
陆地动物没有蒙福，这一点十分引人注目。它们并不被赋予治理人类的权柄；相反，人类蒙福要治理它们。然而，鱼类与飞鸟却蒙福，因为它们居住在不同的领域，对人类不构成威胁。

26. 我们要。
在此前七次创造作为中所使用的非人称表达“要有……”（或其等同形式），在此被具有人称意味的“我们要”所取代。唯独在人类被造之时，神圣的旨意先行宣告。“事就这样成了”的公式被三重祝福所取代。藉此，叙述者将人类置于比其余受造物更接近上帝的位置。

我们。
另参 3:22；11:7。关于“我们”的所指，学界提出了多种解释。传统的基督教解释认为，这指向神性内部的复数性；这一解释在文本上有一定支持，也符合基督教关于三位一体的神学（约 1:3；弗 3:9；西 1:16；来 1:2）。上帝具有复数性这一点，也可由 1:2 中提到“上帝的灵”，以及“形像”本身具有复数性的事实来支持。这一解释亦可说明文本中单数与复数之间的转换。
然而，这一观点的主要困难在于，其他四处以上帝为指称而使用复数代词的经文（3:22；11:7；赛 6:8），似乎并非指向三位一体。更能涵盖所有这些用例的解释是：上帝是在对天使或天上的议会说话（参王上 22:19–22；伯 1:6；2:1；38:7；诗 29:1–3；89:5–6；赛 6:8；40:1–6；但 10:12–13；路 2:8–14）。在这四次以上帝自称“我们”的情形中，似乎都是在人类触及天上领域、而上帝正在决定其命运之时。
在创 3:22 中，上帝看见人类已经获得了善恶的知识，变得如同神明一般；在创世记 11 章中，天上的议会下来察看地上的人所建造、意欲达到天上领域的工程；在赛 6:8 中，上帝显然是在向天上的议会说话，而先知在异象中已进入其中。鉴于天使在圣经中扮演着重要角色（如创世记中多处记载；伯 38:7；提前 3:16），并且在《创世记》中天使界与人类之间有频繁的互动，上帝向天上的议会说话并不令人意外。
形像〔ṣelem〕。
《创世记》乃至整本圣经的一个根本主题，是人类按着上帝的形像被造。“上帝的形像”这一表达是专门用来指人类的，从而将人类与其他受造物区分开来。其他受造物是“各从其类”被造的（创 1:21、24、25），而人类却是“照着上帝的形像”被造。按着上帝的形像被造，确立了人类在地上的角色，并使人与神之间的沟通成为可能。
D. J. A. Clines 详细阐述了按着上帝形像被造所包含的若干特征。第一，“形像”一词指的是立体的雕像，这暗示人是一个身心合一的整体。第二，形像的功能在于表达，而非描绘；因此，人类是忠实而充分的代表，却并非复制品。人们常说圣经以拟人化的方式描写上帝（即把上帝描写成人的样式）；更准确地说，人是“似神的”（theomorphic），被造得像上帝，为要使上帝能将自己启示并传达给人。祂赐给人耳朵，表明祂垂听受苦者的呼求；赐给人眼睛，表明祂看见困苦之人的处境（诗 94:9）。第三，形像承载着其所代表者的生命。第四，形像代表其所代表者的同在。第五，与“作为代表”这一观念不可分割的是，形像在神的地位上行使治理的职分。哈特（Hart）如此解释：
在古代近东，人们普遍认为，任何神祇的雕像或形像中都居住着该神的灵，因此，这些形像无论被安置在何处，都可以作为该神的代表或替代者而发挥作用。在古代近东，人们也惯常将君王视为某位神的代表；显然，君王行使统治，而神才是终极的统治者，因此君王必然是在代表那位神而治理。这两种观念因此并不令人意外地结合在一起，君王遂被称为某位神的形像。

希伯来人的观点则显出明显的差异。在古代近东的文献中，只有君王才被称为神的形像；但在希伯来的理解中，这一概念被“民主化”，扩展到全人类。“经文所表达的是：作为上帝代表，在地上行使君王般的治理权，乃是上帝创造人的基本目的，”哈特如此解释。他进一步指出：“人被任命为受造界的君王，向那位终极的君王——上帝——负责；因此，人被期望管理、发展并看顾受造界，这一任务也包括实际的体力劳动。”
最后，在《创世记》的语境中，“形像”还指向在人类合一之中的男与女的多样性。这一观念同样有别于古代近东的理解。

样式（likeness）。
“样式”这一重要补充强调，人类只是上帝的仿像（facsimile），因此与上帝有别。在古代近东，神的形像往往被等同于神本身；而在圣经的世界观中，“样式”一词清楚地区分了上帝与人类。

27. 于是上帝创造……
这一节是圣经中的第一首诗。文体转为诗歌，凸显上帝创造人类、使其成为上帝形像承载者的重要性。此处所表达的真理构成了整本《创世记》的根基。“创造”（bārāʾ）一词的独特重复，强化了这一重大作为。人类是由上帝亲手独特塑造的。

28. 赐福。
上帝三次赐福给人类，正是这祝福使人类得以成就其双重使命：在死亡之中仍能繁衍生育，并在仇敌之中仍能施行治理。

并对他们说。
这祝福是以直接对话的方式，独特地赐给作为上帝形像的人类。

要生养众多，遍满地面，治理这地。
人类被赋予双重的文化使命：遍满全地，并作为良善的君王治理受造界（参创 9:2；诗 8:5–8；来 2:5–9）。

30. 我将……赐给。
万物完全依赖上帝的恩典而存。

31. 甚好。
这是在堕落之前，上帝对整个创造所作的神圣评估。

第六日。
定冠词只用于第六日与第七日，或许是为了表明叙事在这两个关键日子达到高潮。

	



