创世记第二章

交错对称结构 (Chiasm)
前两幕通过一个**交错对称（chiasm）**紧密相连：
· A：人的创造： 他与大地快乐的关系，以及他在花园中的家；在那里他拥有自由生长的食物和接触生命树的机会 (2:4–17)
· B：女人的创造： 她与男人快乐的关系 (2:18–25)
· C：蛇与女人的交谈： 他对她的诱惑 (3:1–5)
· X：罪以及神对其的揭露 (3:6–13)
· C′：对蛇的惩罚： 它与女人被破坏的关系 (3:14–15)
· B′：对女人的惩罚： 她与男人被破坏的关系 (3:16)
· A′：对人的惩罚： 他与大地被破坏的关系，以及从花园之家的驱逐；他现在必须劳苦以获取食物，且不再拥有接触生命树的机会 (3:17–24)。
这一分析揭示了**关键时刻（crucial moment）**是亚当和夏娃选择吃禁果。这一交错对称结构或许证明了将第一、二幕合并为一幕的合理性：“人类从花园中被驱逐”。Waltke, B. K., & Fredricks

创世记第一章像用“望远镜”看宇宙，强调神浩大的权能（Elohim）；第二章像用“显微镜”看人，强调神与人立约的亲密（Yahweh）。神如何安置人、赐下使命、设立界线，并以关系的方式向人显明祂的恩典。
这一章里，神从“建筑师”更进一步显为立约的“父神”：祂不只创造世界，也亲自为人预备居所，预备帮助者并把生命与使命交在人的手中。

第一部分：安息日
神“停止”创造性的活动，是为了庆祝祂所造的一切。在前六日，神安排并充满世界；在神所造的宇宙之中，唯有地球是独特的，在第七日神歇了祂创造之工，神立下第七日为“安息日“分别为圣时间。
安息不只是“停止工作”，也是神赐的一种积极的“宁静、喜乐与庆典”。
**永恒的邀请：**前六日都有“有晚上，有早晨”，唯独第七日没有提到结束。这暗示神邀请人进入祂那未完结的安息，并以此预表更深的安息。
希伯来书 4:4.论到第七日，有一处说：“到第七日，　神就歇了他一切的工。”5.又有一处说：“他们断不可进入我的安息！”6.既有必进安息的人，那先前听见福音的，因为不信从，不得进去。7.所以过了多年，就在大卫的书上，又限定一日，如以上所引的说：“你们今日若听他的话，就不可硬着心。”8.若是约书亚已叫他们享了安息，后来　神就不再提别的日子了。9.这样看来，必另有一安息日的安息，为　神的子民存留。10.因为那进入安息的，乃是歇了自己的工，正如　神歇了他的工一样。11.所以，我们务必竭力进入那安息，免得有人学那不信从的样子跌倒了。
真正的安息是在基督里，以信心进入那在基督里永远的安息
安息日在星期六，并且不守安息日是被石头打死（出31:15；民15:32–36），安息日不可做任何工作, 无论何工都不可做（出20:8–11；出31:14）。安息日是属于旧约中的影儿不是新约的实体（西2:16–17），安息日是预表基督（来4:3–10；太11:28）。今天基督徒是在主日敬拜而不是安息日敬拜（徒20:7；林前16:2），主日是延续了创世纪中的安息日的原则与精神的延伸，享受与神的同在并且在庆贺神的创造与救赎大功时我们也休息敬拜神（创2:2–3；启1:10）。
恩典之约
人还没有开始“修理看守”，神就先赐福、先分别为圣、先设立安息。换言之，是先蒙恩，然后才受托。

耶和华神
经文创世记 2:4–7称呼从 Elohim（神）转为 Yahweh-Elohim（耶和华神），表达神是与我们立约之神，祂与人建立关系。
**Yatzar（塑造）：**第 7 节“用地上的尘土造人”，动词 Yatzar 描绘陶匠用手塑泥。神不是只“说”出亚当，而是亲手“塑”出亚当，显明祂细腻、亲近、个人性的创造。
**面对面的气息：**神将生气吹在人的鼻孔里。这不是远距离的命令，而是近距离的赐生命，显明人与神原初关系的亲密。
人 = 尘土（卑微） + 神的气息（尊贵）。当你骄傲时，记得你是尘土；当你自卑时，记得你有从神而来的尊贵。

园子与两棵树：祭司的职分
创世记 2:8–17
伊甸园可视为地上的第一个圣所：神的同在在其中，人被安置在那里“修理看守”。因此，工作本身不是咒诅，而是敬拜性的使命。
（修理与看守）：这两个词在摩西五经后续中常用于描述祭司在圣所里的事奉（如民数记 3:7–8）。亚当在园中不是单纯“劳作”，而是在神同在中承担祭司性职分：事奉、守护、治理、并把受造界带回对神的敬拜秩序中。
分别善恶树：这不是神的吝啬，而是关乎创造主与受造物的区分。神作为创造主，拥有界定善恶的最终道德权威；人作为受造者，不被呼召去吸收或僭越这权威，而是以顺服回应。神在这里所试验的，是人是否愿意承认神的话语为善恶的标准，拒绝道德自治，甘心活在盟约的顺服之中。
足球场的边线：边线确实限制球员的活动范围，但也正因为有边线，比赛才得以进行，而不会沦为混乱的冲撞。照样，神的命令并非夺走人的自由，而是为自由设定正确的界线，使人能在神所设立的生命秩序中真实地活出自由。


文化使命：

创世记第二章揭示，世界虽被神宣告为“甚好”，却并非静态完成品；神有意为人类留下参与与发展的空间。神将人安置在园中，吩咐他“修理看守”（创 2:15）。

“修理”指向开发与展开：人被托付去治理发掘受造界的潜能，借着命名动物建立秩序，发展知识、科学、艺术与社会结构。“看守”则指向维护与界限：人被呼召在治理中保守受造的世界，防止滥用、破坏或越界。

因此，人类的工作并非咒诅，而是神起初所设立的使命。人是受托的治理者；是在神主权之下，作为受差遣的管家，延续并回应神创造性的旨意，使受造界的荣美得以展开并归荣耀于神。

婚姻
创世记 2:18–25

在神的创造中，第一次出现了“不好”，“那人独居不好”。神先让亚当给动物命名，为使他意识到“没有”（2:20），没有任何动物像人一样。
因此，女人的受造是神为人所设立、用以解决人的独居与孤单的恩典安排。女人不是作为男人的附属而被造，而是作为与他相配的帮助者（Ezer Kenegdo，创2:18、20）。
Ezer 常用来指神对人的帮助（如诗121:1–2）。
“相称相配的配偶（Kenegdo）Strong  H5048 ”意指面对面、彼此对应、相互匹配；这表明婚姻不是一方吞没或主宰另一方，而是盟约中的同伴与同工。男女在差异中彼此呼应，在神所设立的创造秩序中一同承担使命、彼此扶持，并共同活在对神话语的顺服、共同事奉之下，从而彰显神起初“甚好”的创造旨意。
“‘这是我骨中的骨，肉中的肉。’这不仅是人类语言史上的第一首诗，更是历史上第一份盟约的誓言。亚当的这声惊叹，他认出了神所赐的‘另一半’，这是一种认出恩典的喜乐，是对神完美供应的赞美。
马太·亨利的肋骨名言：女人不是从男人的头造的，以免她管辖他；不是从他的脚造的，以免她被践踏；而是从他的肋旁造的，使她与他平等；在他臂下受保护，靠近他的心被爱惜。
婚姻：
离开：离开对原生家庭的依赖。
连合：是双方的选择，是盟约性一生一世的委身。
一体：身心灵的合一。
玛2:16  耶和华以色列的上帝说：“我恨恶休妻和以强暴待妻子。”万军之耶和华说：“所以要谨守你们的灵性，不可行诡诈的事。”
赤身露体不羞耻：这是对伊甸园无罪状态的描绘。如同置身于绝对安全、毫无伤害环境中的孩童，亚当与夏娃彼此坦诚相见。他们未曾经历罪与错，因此不知羞耻为何物，也无需任何遮盖。他们内心安然，没有任何自保的防卫机制。这反映了他们对世界全然的信任，因为神原先所设立的家庭、人际关系与大自然，尽是良善与保护，毫无恶意。

结语：指向基督
创世记第二章不仅是过去的历史，更指向基督(末后亚当)与福音的实现：
· 耶稣是真正的安息之主，在祂里面我们得享安息。
· 耶稣是那完美的神形象，如今基督通过圣灵按神的旨意重塑我们。
· 耶稣是末后的亚当，祂完全顺服父神，扭转亚当在伊甸园的悖逆。
· 教会是基督的新妇：如同夏娃从亚当的肋旁而出，教会也因基督而生。

