Waltke, B. K., & Fredricks, C. J. (2001). Genesis: a commentary（pp. 90–95）. Zondervan.
第二幕：堕落及其后果（3:1–24）
第一场：试探与堕落（3:1–7）
试探者的形态（3:1a）
1. 蛇。 在古代近东，不同语境中，蛇可象征保护（埃及的乌雷乌斯蛇徽）、邪恶（致命毒素〔埃及的阿波菲斯〕）、多产（迦南生育女神），或延续生命（蜕皮更新）（参：伯 26:12–13；赛 27:1）。在这里，蛇是反神的象征。虽未在此指名，但它是上帝与人类的对头，在旧约中被称为撒但（希伯来文 śāṭān〔“对手、逼迫者或控告者”〕），在新约中称为魔鬼（diabolos，为其希腊文对应）。它起源于天上，站在地上自然秩序之外；它是恶意的，比人更有智慧，使人落在它的统治之下。它知道属神的事（3:5），并借着言语引入混乱。
狡猾〔ʿārûm〕。 “赤身”和“狡猾”（ʿārûm 在 2:25 与 3:1）之间的双关把两个场景联系起来，凸显亚当和夏娃痛苦的脆弱性。撒但的狡猾表现在他巧妙歪曲上帝的话语。以微妙的伪装，这位对头像一位迷人的天使式神学家说话。
所造的。 这条蛇不是神话人物，而是真实历史的一部分。
他说。 上帝赐给人类语言，使其制伏大地、带来治理；蛇却败坏语言，用它制造混乱，把亚当和夏娃引入自己的控制之下。
试探的形态（3:1b–5）
1b. 难道上帝真的说过…… 撒但巧妙地把夏娃引入看似真诚的神学讨论，却藉着强调上帝的禁止而非他的供应来颠覆顺服、扭曲视角，把上帝的命令化为疑问，质疑他的真诚，诋毁他的动机，并否认他威胁的真实性。
不可吃任何树上的果子。 蛇对上帝话语的细微改动完全歪曲了真理，使上帝的话显得严苛而限制。
2–3. 我们可以……否则你们会死。 夏娃逐步屈服于蛇的否认与半真半假的话：贬低自己的特权，添加禁令，淡化威胁。
4. 你们不一定死。 为消除她的惧怕，蛇直接否定上帝的话（2:17）。
5. 像上帝，知道。 “知道”的希伯来文是 yōḏēʿa，为阳性复数分词，其意义含糊。一方面，复数可作尊荣用法指上帝，因此该译法成立；另一方面，也可作可数复数，意为“像神明一样，成为知善恶者”。后者更可能，因为他们吃了禁果后，经文明确说：“他们已经像我们中的一位，知道善恶了”（直译，创 3:22）。无论如何，蛇使上帝看起来像是在限制他们成为完全的人。
罪的形态（3:6）
6. 果子……使人有智慧。 夏娃的决定把务实价值、美感外观和感官欲望置于上帝的话之上。阿姆斯特朗指出：“亚当和夏娃从分别善恶树所寻求的，并非希腊人所渴望的哲学或科学知识，而是能带来祝福与成全的实践性知识。”他们并非寻求更多信息，而是渴望由知识带来的权力——这种知识既可能用于善，也可能用于恶。

好。 结合第一章，这说法显然带有反讽。“好”不再根植于上帝所说能增进生命的事，而在于人自以为可提升生命的欲望；他们把善扭曲成恶。

智慧〔haśkîl〕。 更宜理解为“谨慎”或“能力”（即：留意威胁情境，洞察其解决之道，果断行动，从而带来成功与生命、避免失败与死亡）。

他也吃了。 那人选择顺从妻子，而不是顺从上帝（见 3:17）。
罪之结果的形态（3:7）
7. 他们二人的眼睛就开了。 讽刺的是，眼睛被打开带来的是羞耻。这种“知道善恶”并非中立状态、所渴望的成熟，或人类的进步（常见主张如此）。上帝的心意是拯救人类脱离伦理自主的倾向。既然亚当和夏娃达到这种有罪的状态，他们就不可再吃生命树的果子，被永远置于倾向自定伦理规范的被禁状态中（创 3:22）。相对地，在上帝的国度里，人选择认识上帝、以他的话为生命（申 8:3）。
赤身〔ʿārûm〕。 在圣经中，ʿārûm 通常形容失去保护衣物、在“赤身”意义上显得无助、软弱或蒙羞（申 28:48；伯 1:21；赛 58:7）。意识到罪疚、失去纯真后，这对夫妇在赤身中感到羞耻。他们属灵的死亡表现在彼此疏离——用无花果叶缝制遮挡；也表现在与上帝隔绝——藏在树木中。

7. 无花果叶。 这些叶子结实而宽大，足以作衣服。
第二场：审判的形态（3:8–19）
8. 耶和华上帝在园中行走。 园丁并未离弃他的园子。爱之明证，在于即便爱未达成其期望的目标，也不愿弃绝所爱的对象。

天起凉风的时候。 字面意思是“白日的风”或“灵”。风/灵是上帝同在的象征（见 1:2）。

藏。 他们的行为含蓄地承认了罪责。

9–13. 在哪里？……谁？……什么？ 上帝示范公义。公义的君王不会在未加仔细调查前就宣判（参 4:9–10；18:21）。虽然全知，上帝仍发问，促使他们承认罪责。

10. 听见〔šmʿ〕。 讽刺的是，这个希伯来词也可意为“顺从”，而这正是亚当所没有做的。

害怕。 出于惧怕的行动并非出于信心，因此不能讨上帝喜悦。

12–13. 你所赐给我的女人……蛇……我就吃了。 这对夫妇通过歪曲事实、彼此指责，最终指责上帝，显明他们对撒但的效忠（见 雅 1:13）。他们专注于“我”。

14. 对蛇说。 撒但既是这恶行的始作俑者，却未被询问或给予解释的机会。这审判既指向蛇，也指向撒但。

受咒诅〔ʾārûr〕。 被定为无力无效，蛇的后裔不再承载上帝所赐的生产力，无法胜过终极之死而永生。

尘土。 在圣经中象征极度的羞辱（诗 44:25；72:9）与彻底的失败（赛 25:12；弥 7:17）。

终身。 蛇在弥赛亚脚下的最终失败（3:15）被延后，为要成就上帝借应许后裔展开的救赎计划。在此期间，上帝容许撒但试验历代盟约子民的忠诚（士 2:22），并教导他们与虚假争战（士 3:2）。

15. 我要使你们彼此为仇。 出于主权的恩典，上帝将这堕落女子对撒但的爱转变为对自己的正当渴慕。

你的后裔和她的后裔。 “后裔”译自 zeraʿ“种子”，常作子孙的比喻，如英文用法，可指直接后代（创 4:25；15:3）、久远后裔或庞大群体。此处及整本圣经中，这三种意义被发展并融合。此处可同时推断单数与集合意义：既然女人的后裔与蛇的后裔争战，显然有集合意义；但既然只有蛇的头被压碎，我们又期待有一位个体给予致命一击，并独特地被伤在脚跟。

蛇的后裔并非字面意义上的小蛇，因为蛇已被表明只是天上灵体的伪装；也非指鬼魔，因为撒但并不生鬼魔，且不合语境。蛇的后裔指被他引入悖逆上帝的自然人类。人类如今分为两群：爱上帝的蒙拣选者，与爱自我的被弃绝者（约 8:31–32, 44；约一 3:8）。创世记中的每个角色，或属女人的后裔，复制她属灵的倾向；或属蛇的后裔，复制他的不信。对读者的隐含问题是：“你属谁的后裔？”

他……你。 上帝宣告勇士之间的争战，将有后裔征服撒但。既然天然的亚当失败，最终女人的后裔必是属天的亚当及其群体（见 但 7:13–14；罗 5:12–19；林前 15:45–58；来 2:14；启 12）。

压碎……伤〔šup̱〕。 两个英文词都译自同一希伯来词根。平行结构显示双方都遭受重创；赢得这场与蛇的争战必经挣扎、苦难与受害（见 赛 53:12；路 24:26, 46–47；罗 16:20；林后 1:5–7；西 1:24；彼前 1:11）。上帝的审判显明，苦难在认同上帝战胜蛇之人身上占有一席之地；因此，道德不再由享乐与回报来混淆。亚当和夏娃必须出于对公义的渴望而事奉上帝，而非出于自我满足的欲望——后者正是导致此审判之地的根源（见神学反思）。

16. 对女人说。 女人在家庭中的自然关系受挫：生产之苦与对丈夫的不顺服。控制取代自由，强迫取代劝服，分裂取代繁衍。

痛苦。 上下文表明这里指身体的疼痛。正如男人在抗拒的土地上劳作将极其艰难痛苦，女人在生育中的劳作也可能承受极大的痛苦（参 诗 127:2；箴 5:10 中“劳苦”的概念）。

生产。 不朽被后代取代，开启救赎历史。生养并抚育盟约儿女的特权，使妇女在失去领导地位之中得以保存（提前 2:15）。
恋慕。 该短语的交错结构将“恋慕”与“管辖”配对，暗示她的恋慕是要掌控。这一对含糊经文的解释，因在 4:7 的清楚语境中同样配对而得以印证。

管辖。 讽刺的是，男人将辖制她。上帝所描述的将来，不是爱与珍惜，而是权力争夺，深刻呈现彼此的疏离。堕落前的理想状态是假定男性领导，而非男性支配（见 2:18–25；神学反思）。

17. 对亚当说。 如同其他人，上帝的惩罚与罪相称。因亚当吃了，神对他说话中至少五次提到“吃”（3:17–19）。亚当在自然关系中也将承受痛苦与挫折。

地。 男人与土地的自然关系——治理——被逆转；土地不再顺服，反而抵抗，最终吞没他（见 创 2:7；罗 8:20–22）。地球生态部分取决于人类的道德（创 4:12；6:7；利 26；申 11:13–17；28；珥 1–2）。

劳苦。 叙述者使用与女人痛苦相同的词。工作本身是作工之神的祝福，并非咒诅（见 2:15），但如今因人与赐生命之土的疏离而受咒。人类不再总能因艰辛劳动而得回报。

18. 荆棘和蒺藜。 不可食的生长夺去人类赖以生存的植物。必须以劳作克服的敌对受造，成为必须以属天智慧胜过的属灵敌对之比喻（见 箴 24:30–34）。

19. 你必归回尘土。 讽刺的是，越过神所设的界限并未带来他们所盼望的提升，反而带来混乱与死亡。肉身之死既是祸也是福：它使一切活动显为虚空，却将必死者从永远受咒中释放，开启超越坟墓的永恒救恩之路。

尾声：堕落之后的拯救（3:20–24）
20. 起名。 在女人原本的通称之上，亚当为她加上一个个人名字，界定了她的命运。

众生之母。 亚当为夏娃起名标志着盼望的开始。亚当借着相信那应许显明他已恢复与上帝的关系——那忠信的女人将生养后裔，击败撒但。虽然这故事充满死亡——对蛇的审判、生产的痛苦、意志的冲突——但仍存留一线盼望：那对蛇怀有仇恨之女人的后裔，必战胜邪恶的化身。
21. 衣服。 亚当和夏娃在 3:7 所作的“遮盖”只是腰布，不足以遮掩他们的羞耻。如今，藉着一只动物的“献祭”，上帝为他们做了长袍，垂至膝下或脚踝。布鲁格曼解释说：“在宣告判语之后，上帝为这对夫妇做了（3:21）他们自己不能做的事（3:7）。他们无法处理自己的羞耻，但上帝能、愿意，并且确实这样做了。”

给他们穿上。 这描绘了上帝对这对夫妇温柔的关怀。藉着他的献祭，他使疏离的夫妇恢复与他以及彼此的相交。
22. 我们。 见 1:26 的注释。对第一人称复数最好的解释，是上帝指着天上的议会说话。就“知道善恶”而言，亚当和夏娃如今像其他天上存在一样。认为上帝只是在指自己，似乎不太可能（撒下 14:17）。

永远活着。 在堕落的状态中，人类不可参与不朽。死亡既是审判，也是释放。
23. 赶出。 因此，上帝洁净了他的圣殿—园子（参 约 2:12–17；启 21:27）。
24. 基路伯。 如同以西结书 28:14 中的天使基路伯，其职责可能是阻挡人攀登至宝座之巅（参 赛 14:13），这些火焰的存在承担警戒的角色，防止罪人伸手攫取不朽。带翼、似狮身人面的宝座承载者，在整个古代近东均有记载。

