**第四章 上帝的话语[[1]](#footnote-1)**

**上帝向我们启示他自己的时候，他是作为主启示他自己。他的话语是他大能，充满权威的自我表达，藉着这话语，他亲自来，与我们同在。这话语用许多形式**many forms**，通过许多媒介**many media**，包括圣经** including Scripture**,—— 记载下来上帝的话语，临到我们。**

*通过许多媒介many media e.g. 大自然、历史、救赎历史、神迹、圣经*

在前三章我们认识了上帝，我们的主。他的主权 (Lordship) 包括他的掌管control、权柄authority和同在presence。在这一章，我们要思想上帝，我们的主是怎样和我们沟通的，我们要思想他的话语。

在大多数系统神学中，对上帝话语和圣经的研究，是讨论的第一个题目，甚至会放在神论之前。理由就是，上帝的话语是我们在系统神学中**所有讨论的来源和权威**。因为这样我们就能够明白系统神学的内容是从何而来，然后才能够更好的，明确得研究其内容。

我们要认识说话的上帝，然**后才来研究他说了什么**，**这也是有道理的**。

对本书来说，这尤为明显。因为我已经强调了上帝的主权，现在我要强调上帝总是以主的身份向我们说话。所以，为了明白他怎样向我们说话，我们要认识他的主权，这是很重要的。

要讨论的**题目的顺序重要，但不是非常重要**。我们对上帝的认识影响我们对上帝话语的认识，我们对上帝话语的认识，肯定也会影响我们对上帝的认识。所以，我不再对题目顺序的问题小题大做，而是直接进入主题讲本章的内容。

这一章和下一章的研究内容有时被称为圣经论。在神学里，你通常会遇见圣经论*bibliology*，人论*anthropology*，罪论*hamartiology*，基督论*Christology* 等等的说法。这些是那些被称为要点（loci），或者“要位”（places）的神学论题的传统名称。我宁愿避免这些提法，我通常会很简单地说关于人的教义，罪的教义，等等等等。但你应该知道这些术语的说法，并对它们的含义有一定的认识。这些说法源自希腊文。例如圣经论*bibliology*这个词的英文串法源于希腊文“书” Greek word for“book”这个词，从这个词，我们有了“圣经” *bible*，“经书”这个词。



我们要在下一章特别看圣经，但是圣经论传统上是讨论上帝启示的一切手段all the means of God’s revelation，他与我们沟通的一切方法的。

在本章我们在大体上讨论启示，或者，按圣经 经常的说法，**“上帝的话语。”** as Scripture most often calls it, “the word of God.”

# **上帝的话语的概念 The Concept of the Word of God**

首先，让我们思想上帝的话语这个概念。上帝的话语这个短语到底是什么意思？这会有不同的定义，我并不认为我们应该为定义拼个你死我活。但我希望当我提到上帝的话语的时候，你知道我讲的是什么意思。

我们可能要说，上帝的话语就是圣经。肯定圣经是上帝的话语，但是上帝的话语不仅仅是圣经but the word of God is more than just the Bible.。上帝不仅在圣经里向我们说话，**他也通过创造向我们说话**God not only speaks to us in the Bible but also through the creation（诗 19：1；罗马书第 1 章）。

*诗篇19:1（大卫的诗，交与伶长。）****诸天述说****神的荣耀；****穹苍传扬****他的手段。*

*罗 1:19 神的事情，人所能知道的，原显明在人心里，因为神已经给他们显明。20 自从造天地以来，神的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，但****藉著所造之物****就可以晓得，叫人无可推诿。*

有时候他从天上，或在一丛燃烧的荆棘中，或者在异象里向人说话，上帝曾通过耶稣说了很多的话，肯定比圣经里记载的要多。

所以我们对上帝话语的定义要比仅仅是圣经更加广泛。我要提议下面的定义，这定义表明了上帝的话语与他的主权之间的关系：上帝的话语是他大能power，充满权威authoritative的自我表达self-expression。

**大能的作为Mighty Acts**

**权威authoritative**

**上帝**

**的话语**

**自我表达self-expression**

大能power对应的是主权属性之掌管control；权威authoritative对应主权属性之权柄**authority**；自我表达self-expression对应上帝同在presence的属性。让我们依次来看这三个对应。

**权威authoritative**

**【权柄】 authority**

**上帝**

**的话语**

**自我表达self-expression**

**【同在】presence**

**大能的作为Mighty Acts**

**【掌管】 Control**

上帝的话语是大能的。当然，上帝的话语沟通传递，但除了沟通传递，它还做很多事情。请思想在创世纪第 1 章，上帝是怎样创造这个世界的：他通过他的口，通过他的话语创造这世界。诗篇 33 篇告诉我们：

诸天藉耶和华的命而造By the word of the LORD the heavens were made

，万象藉他口中的气 rûach而成。

他聚集海水如垒，收藏深洋在库房。

愿全地都敬畏耶和华。愿世上的居民，都惧怕他。

**因为他说有，就有。命立，就立**。

（6－9节）

在上帝的**护理providence这件事上也是如此**。上帝怎样控制天气和季节？通过说话，通过他的话语：

他发命在地，他的话颁bān行最快。

他降雪如羊毛，撒霜如炉灰。

他掷zhì下冰雹如碎渣。他发出寒冷，谁能当得起呢？

他一出令，这些就都消化。他使风刮起，水便流动。

（诗 147：15－18）

即使在传福音当中，上帝的话语也**不仅仅只是传递沟通**，它还是能力。请听保罗在罗 1：16中说的：“我不以福音为耻。这福音本是上帝的大能the power of God，要救一切相信的，先是犹太人，后是希腊人”；在帖前 1：5：“因为我们的福音传到你们那里，不独在乎言语，也在乎权能in power和圣灵，并充足的信心。”

关于上帝话语形象的表达，表明它有极大的能力。“耶和华说，我的话岂不像火，又像能打碎磐石的大锤吗？”（耶 23：29；参见 5：14；20：9）。

基督徒的军装中**唯一的进攻性武器**就是“**圣灵的宝剑，就是上帝的道**”（弗6：17；参见赛 49：2）。这能力不是别的，正是上帝自己的全能。**赛 55：11** 说道：“我口所出的话，也必如此，决不徒然返回，却要成就我所喜悦的，在我发他去成就的事上必然亨通。”**像上帝自己的主权的能力一样，上帝话语的能力也是无所不能**。

决不要轻慢对待上帝的话语，决不要把它看作只是另外一种学术文字而已。如果你忽视它，或者带着不顺服的心来听，就像以色列人听以赛亚的信息一样，那么它的大能就要使你心硬（赛 6：9－10）。但如果你像年幼的撒母耳一样听，回应说：“耶和华啊，请说，仆人敬听 ”（撒上 3：9），那么那大能的道就要在你身上发挥它的大能。

所以**不要以为上帝话语的能力是一种非人格化的力量**Don’t, however, think of the power of the word as an impersonal force.。正如我们在帖前 1：5看到的那样，**这能力是圣灵按他旨意动工的能力**。

**上帝的话语是有权柄的**。一些神学家认为上帝的话语是一种能力，他们认为它只是一种能力，并不认为它也是语言，有意义的沟通形式。如果它只是能力，但不是语言，那么它就不能带着权柄向我们说话。**一种没有权柄的话语，这就是自由派神学家 终所要的东西**。但上帝的话语既是能力power，也是语言language，它是带着至高权威的语言supremely authoritative。

**权威authoritative**

**【权柄】 authority**

**上帝**

**的话语**

**有权柄**

**能力 Power**

**【同在】presence**

**语言**language

**【掌管】 Control**

即使上帝在创造时所说的话也是有意义meaningful，有权柄的authoritative。藉着他的话语，上帝不仅创造万有，还给它们命名：他称光为“昼”，称暗为“夜”（创 1：5）。在创世纪第 1 章，上帝五次给被造之物起名，称呼它们。上帝的护理也是如此。上帝对自然进程的指引不仅充满能力，也是充满智慧（诗 104：24）。上帝的话语显明他的意念It shows his thought,和他意味深长的旨意his meaningful purpose。

上帝意味深长的话语的权威性是凌驾于所有的受造物之上的。请记住第一章告诉我们的，上帝的权柄就是他要求他的受造物顺服的权利。上帝说话的时候，我们就要听他，服从他。整本圣经讲的就是一个故事，就是上帝说话，人对他的话回应，无论是顺服还是不顺服的故事。人的堕落讲的是人不顺服上帝的话，由此带来的后果的故事。在整个历史当中，上帝一次又一次发出他的话语。**有时候人相信、顺服，就像挪亚造方舟，亚伯拉罕离开本国那样**。也有时候人不顺服，承受后果。在每一个故事中，上帝的话语都是关键所在。**主要的问题是人是否听到，明白和服从上帝的话语**。

在新约圣经，我们一次又一次看到耶稣的话是多么重要。耶稣说：“凡听见我这话不去行的，好比一个无知的人，把房子盖在沙土上。”（太 7：26）我们一次又一次看到，耶稣说的话是我们基督徒生活的根基。我们要听，要行。请看新约圣经是怎样强调耶稣话语的权柄的：太 7：21－29；可 8：38；路 8：21；9：26；约 5：24；6：63，68；8：31，37，43，47；12：47－50；14：10，15，21，23－24；15：3，7，10，14；17：6，14，17；提前 6：3－4；约壹 2：3－5；3：22；5：2－3；约贰 6；启 12：17；14：12。

**使徒的话也是同样重要**。保罗说上帝要“照着我的福音所言”，藉耶稣基督审判人的隐秘事情（罗 2：16）。他说：“若有人以为自己是先知或是属灵的，就该知道，**我所写给你们的是主的命令**。”（林前 14：37）他两次对加拉太人说：“但无论是我们，是天上来的使者，若传福音给你们，**与我们所传给你们的不同**，他就应当被咒诅。”（加 1：8；参看第 10 节；帖前 4：2；犹 17－18）。作一个基督徒，**就是服从于**父神，耶稣，以及他的先知和使徒而出的有意义、有权柄的话语 － 对这话语我们有义务去相信和服从。

上帝的话语是一种自我表现*God’s word is self-expression*。我们这个定义的第三个要素可能是 难解释清楚的。在自我表现这个词中，我强调的是自我。我要说的是，无论什么时候，只要上帝说话，他就不仅是在启示他的能力，不仅仅是在启示话语的内容，他还是在启示他自己。这就是说，话语正是上帝在我们当中的同在，也是上帝所居住的地方。所以你是不能把上帝的话语和上帝自己分开的。

**启示话语的内容** content

权威authoritative

【权柄】 authority

**上帝**

**的话语**

**自我启示**

**启示他的能力 power**

大能的作为Mighty Acts

【掌管】 Control

**启示他自己 reveals self**

自我表达self-expression

【同在】presence

下面我要讲几个分属的要点，首先讲较为明显的，然后讲不太明显的。

**1． 上帝的话语启示上帝 The word reveals God**。很明显，当上帝说话的时候，他启示他的思想his mind,，他的意志his will，他的心意his heart。按照申 4：5－8，以色列周围的国民听到上帝的话语时，他们就知道以色列的上帝是一位怎样的上帝。上帝的律例和规矩的义启示了上帝他自己的义，确实，这启示了他与以色列相近his *nearness* to Israel（第 7节）。

**2． 上帝的话语和圣灵同工Word and Spirit work together**。我们在帖前 1：5 看到，上帝的话语临到我们，是在乎权能和圣灵。当上帝的话语带着能力动工时，圣灵就在当中与它同工。**这意味着当上帝的话语在我们中间时，上帝也在我们当中**。

**3． 上帝通过说话行出他一切的作为God performs all his actions by speaking**。圣经提到几种上帝的作为。这包括上帝永恒的计划，创造，护理（包括神迹），以及他对人的审判和祝福。这些作为是对应主权属性的。上帝永恒的计划表明了他权柄的主权属性，创造和护理表明了他的掌管，他的审判和祝福表明了他的同在。但我在这里要说明的是，上帝是通过说话，用他的话语，行出所有这些作为。他永恒的旨意体现在上帝的言语之中（诗 33：11；徒 2：23；4：28）。同理，创造（创1：3；诗 33：6；约 1：3），护理（诗148：8），审判（创 3：17－19；太 25：41－43；约 12：47－48），施恩（太 25：34－36；罗 1：16）也是如此。所以我们再说一次，**你绝不会发现上帝是脱离他的话语而存在的。So again, you never find God without his word.**

**4． 上帝说话这个事实，使他和其它的神分别开来 God is distinguished from other gods by the fact that he speaks.** 说话如此重要，以致圣经用这来区别上帝和偶像。偶像是“哑” 的，但上帝按他的本性来说，是“道”，是话语。在这点上请看王上 18：24，26，29；诗 115：4－8 和 135： 15－18；哈 2：18－20；林前 12：2 中的这种对比。正如说话把上帝和那些假冒是神的东西区别开来一样，这也是在更深的层次上表明了上帝的本性。

**5． 三位一体的众位格是通过他们在上帝说话中的角色彼此区分的** *The persons of the Trinity are distinguished by their role in the divine speech*。我们通常按照一家人的说法，就是父和子来定义三位一体；但在这样做的时候，我们很难把圣灵带进这具体的象征说法里面。然而，圣经也使用一种语言的比喻来讲述三位一体：圣父是说话的那一位（诗 110：1；147：4；赛 40：26），**圣子是话语，是道**（约 1：1 －14；启 19：13），圣灵是把话语送到其目的地的呼气（诗 33：6；提后 2：16）。希腊文和希伯来文中灵这个词意思就是“呼气”或“风”。我和你说话的时候，我的呼气把话语从我口中推出，通过空气中的声波传递到你的耳鼓，刺激电流把信息传递到你的大脑。同样地，正如我们在 帖前 1：5 看到的，在上帝当中，圣父说话，圣灵传递这话语，以致它成就它的目的。话语对上帝的本性来说如此重要，以致它可以被用来定义三位一体。



6． **上帝的说话有上帝的属性。** 它是公义（诗 119：7），诚实（诗 119：86），奇妙（诗 119：129），神圣（提后 3：15），直到永远（诗 119：89，160），无所不能（创 18：14[[2]](#footnote-2)；赛 55：11），完美全备（诗 19：7）。只有上帝才完全拥有这些属性，所以上帝的话语是上帝。Only God has these attributes in total perfection. So the word is God

7． **上帝的话语是敬拜的对象。**在诗 56：4 中，大卫说道：“我倚靠上帝。我要赞美他的话。我倚靠上帝，必不惧怕。血气之辈能把我怎么样呢？”他在第 10 节重复对上帝话语的这种赞美（参见诗 119：120，161－62；赛 66：5）。这是很特别的，因为只有上帝才是信仰赞美的对象。敬拜除上帝以外其它的事情，这就是拜偶像了。因为大卫在这里敬拜上帝的话语，我们必然要得出这个结论，就是上帝的话语是上帝。

8． **上帝的话语是上帝。**“太初有道，道与上帝同在，道就是上帝。”（约 1：1）我们通常用这节经文来表明基督的神性，用在这个目的上，它是一节非常好的经文，我们要在第十章看到这一点。但我要你看到，这节经文不仅仅说耶稣是上帝，它还说上帝的话语是上帝。“太初”这个词把我们带回到创世纪第 1 章。 在那里，**上帝的话语是创造性的话语**，创造世界的话语。约 1：3 强调上帝话语的创造工作，“万物是藉着他（就是藉着道）造的。凡被造的，没有一样不是藉着他造的。”所以，在第 1 节中“就是上帝”的道，不仅像 14节（“道成了肉身住在我们中间”）清楚表明的那样，是耶稣，还是那在 创 1：3 中命令光从黑暗中出来的上帝的话语。（参见林后 1：20；来 1：1－3；约壹 1：1－3；启 3：14；19：13。）

约 1:1 太初有道，道与神同在，道**就是神**。2 这道太初与神同在。3 万物是藉著他造的；凡被造的，没有一样不是藉著他造的。

**所以上帝的话语是上帝，上帝是上帝的话语。**上帝在哪里，上帝的话语也在哪里，反之亦然。上帝的话语不仅充满能力和权柄，它还正是上帝在我们当中与我们的同在。我们怎样理解这点？我们可以像约翰在他写的福音书第 1 章中描写的那样，在某种意义上，把上帝的话语看作是耶稣基督，三位一体中的第二位。**当上帝向我们说话的时候，耶稣就在当中**。

另外一种理解上帝的话语与他自己合为一的方法，正如我在第二章说的那样，就是说上帝的话语，他所说的话，是上帝的一种属性。当然，上帝的属性是决不会和他分开的。当我们面对上帝的义，或者他的爱，他的智慧的时候，我们就是在面对上帝。他的属性不是能独立在他以外存在的抽象特质，它们是他自己位格的特质His attributes are not abstract qualities that could exist apart from him。所以，当我们与上帝的话语相遇时，我们就是与上帝相遇。

在第一章我曾说过，在世上所有的信仰和哲学当中，**只有圣经所讲的信仰教导有一位既是绝对，又是有位格的上帝**。在这里我们看到上帝位格的一个重要方面，就是说话。在世上所有的信仰和哲学当中，只有圣经让我们看到一位说话的至高神。认识到我们的上帝有说话的属性，这是何等奇妙！所有其它敬拜的对象只不过是“哑吧偶像”，但我们的上帝直接进入我们的历史和经历当中，对我们说话，视我们为他所造的，是他的仆人，是他的朋友。这是何等的特权！

另外一个结论就是，上帝的话语，无论我们在何处遇到，包括在圣经里，都是配得敬拜的对象。我不是在宣扬崇拜圣经，圣经崇拜是崇拜由纸张和墨水等等组成的物质对象。纸张和墨水是受造物，不是上帝，我们不应当向它们下拜。但是圣经的信息，圣经所说的，是上帝，我们应当用赞美和敬拜来接受。

另外，不要试图撇弃上帝的道、上帝的话语来认识上帝，或者读上帝的话，**却没意识到你们就在上帝的面前**。你们这些读者中很多人是神学院的学生，或者是在参与强化学习上帝话语的课程。你们决不能只把读圣经看作作业和任务。**你要发自内心地向主说，“耶和华啊，请说，仆人敬听。**”如果你习惯了把上帝的话语看作平常，它就要使你心硬，而不是给你祝福。**因为上帝的话语是大有能力，它绝不会让你停留在原地，它不是让你变得更好，就是让你变得更糟**。

如果你从来没有为你的罪悔改，从来没有归向耶稣，以他作你唯一的主和救主，那么再也没有什么是比现在就这样做更好的时候了。**否则，这一切强化的圣经学习可能会令你的心变得刚硬，以后你就不能信靠耶稣了。**但如果你现在接受耶稣，就在现在，他就要赐你权柄作上帝的儿女（约 1：12）。

# **上帝的话语在这世上的工作**

我已经把上帝的话语定义为神的大能，有权柄的自我表现。这就是上帝话语的所是。现在我想简单讲一讲上帝的话语在这世上的所为。

1. **上帝的话语安排计划这个世界**the word *plans* the world。这就我在第二章讲的上帝的预旨God’s *decree*。上帝在他的预旨中决定了什么事情将要发生，他掌管的能力要成就什么。所以，以此为背景，我把预旨看作是上帝的主权属性之一 —— 掌管的反映God’s lordship attribute of control。
2. **上帝的话语向他的受造物说话；**这就是说，他不仅控制他们要做什么，也像人对人说话一样，向他们说话。在这里我特指他有理性的受造物，如天使和人；但上帝也向日月星辰，风雨，自然的一切事物说话（至少在比喻的意义上是如此）。不管他在何时向他的受造物说话，正如我们已经看到的那样，他的话语是有至高的权威的。这样，我就把上帝的话语和他权柄的主权属性联系在一起Thus, I correlate God’s address with his lordship attribute of authority.。
3. 正如我们之前看到的那样，**上帝的话语是他在地上居所**。上帝的话语在哪里，上帝就在哪里，反之亦然。

**上帝的话语安排计划这个世界**

【掌管】 Control

**上帝**

**的话语**

**的工作**

**上帝的话语是祂在地上居所**

【同在】presence

**上帝的话语向他的受造祂（大自然）说话**

【权柄】 authority

# **上帝话语的媒体 The Media of the Word**

我在这一章要讨论的第三个题目就是上帝话语的媒体is the media of the word。今天我们经常谈到媒体，通常指的是电视电台，报纸杂志，电影，录音，等等。媒体是信息内容得以传播得载体Media are ways, means, by which content comes to us。上帝也使用载体与他的百姓沟通。有时他相对直接地向人说话，就像他在出埃及记 20 章中在西乃山向以色列人说话一样。但即使在那里，他也是使用空气振动来触动他们的耳鼓和神经电流，把话语送到他们的大脑。他用希伯来语和某种其它人类的语言向他们说话。所以，几乎每次上帝决定把他的话语赐给我们的时候，他是使用来自造物界的某种手段。其中一些这样的手段是什么呢？

正如你现在会预料到的那样，我打算列出对应三种主权属性的三类手段：事件Events，言语Words和人Persons。事件对应上帝掌管的属性，言语对应上帝的权柄，人对应上帝的同在。

**事件Events**

【掌管】 Control

自然和一般历史nature and general history，

救赎历史redemptive history，

神迹miracle

言语Words

【权柄】 authority

人Persons

【同在】presence

**上帝话语的媒体**

# 事件 **Events**

首先，让我们来看看作为上帝话语媒体的事件。在这个总体的类别下我要列出三个具体的条目：自然和一般历史nature and general history，救赎历史redemptive history，以及神迹miracle。

上帝在自然和一般历史中启示他自己。 大卫告诉我们：“诸天述说上帝的荣耀，穹苍传扬他的手段”（诗 19： 1）。另外一段重要的经文就是罗 1：18－32，我不打算在此列举，但会在下面提到这段经文。我希望你能看这段经文，并默想。

**自然和一般历史不是上帝的话语**。正如我们已经看到的那样，上帝的话语是上帝。**但自然和一般历史是媒体，手段，藉此上帝的话语临到我们**。But nature and history are *media*, means, by which the word gets through to us. 所以这种启示被称为是自然启示，通过自然为媒体临到人的启示。我们也把它叫作**普遍启示**，因为它是给每一个人的。它相当重要。通过这种启示，上帝的“永能和神性是明明可知的”（罗 1： 20）。请思想这一点！没有一个人是对上帝一无所知。通过察看受造界，任何人都能看到上帝是谁，是明明看到。没有人能抱怨说上帝没有清楚地启示他自己。

另外，通过自然启示我们可以明白上帝对我们的要求。罗 1：20 告诉我们，**自然启示让我们不能为罪留下任何借口**。第 32 节说：“他们虽知道上帝判定，行这样事的人是当死的，然而他们不但自己去行，还喜欢别人去行。” **自然启示是有道德内涵的**，很清楚，它**足以判我们每一个人下地狱**。

其次，自然启示使我们能“知道上帝”（见 21 节）：不仅仅是知道关于上帝的事情，还让我们知道和认识上帝。自然启示是关乎位格的，因为神他自己是有位格的。所以自然启示让我们知道关于上帝本性的事情（掌管），他的道德要求（权柄），和他自己的实在（同在）。但是，遗憾的是，这启示尽管本身内容丰富，却没有把罪人带进与上帝同享的永生。罪人通过自然启示知道上帝是他的敌人，而不是他的朋友。上帝的忿怒显明出来，与他们反对（第18 节）。

**罗1:18** 原来，神的忿怒从天上显明在一切不虔不义的人身上，就是那些行不义阻挡真理的人。19 神的事情，人所能知道的，原显明在人心里，因为神已经给他们显明。20 自从造天地以来，神的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，但藉著所造之物就可以晓得，叫人无可推诿。21 因为，他们虽然知道神，却不当作神荣耀他，也不感谢他。他们的思念变为虚妄，无知的心就昏暗了。

自然启示告诉我们很多事情，**但没有告诉我们如何得救**。**它给我们律法**，而不是福音。我们一定要从其它类型的启示，特别是传道，来认识福音（罗 10：13；林前 1：21）。

而且，除非上帝带领我们相信福音，我们甚至不能按理当的那样去认识自然。如果没有那更新我们心意的好消息，我们的倾向就是行不义阻挡真理，将上帝的真实变为虚谎（罗 1：18，21，23，25，28）。正如保罗在罗马书第 1 章里几次说到的那样，我们不想把真理存在我们的认识里。所以，如果我们要正确认识自然和历史，我们就需要通过加尔文所说的那福音的“眼镜”，圣经的眼镜来察看这一切。

**上帝在救赎历史中启示他自己**。这是藉着基督得救的特别故事。它始于人堕落之后，上帝在 创 3：15 关于救赎的应许。在那时我们看到上帝与挪亚，亚伯拉罕，摩西和大卫所立的约，一直到基督：他的道成肉身，教导，为罪人死，复活和升天。当然，和普遍启示形成对照的是，这些事件确实启示了福音，就是上帝拯救的旨意。所以这种形式的事件启示，和之前讨论的不同，是特殊的启示，而不是普遍的启示。它被称作特殊启示，因为它不是赐给每一个人的，因为它包含了一条特殊的信息，得救的信息。这种启示是在历史中，在事件中的启示。但我们现在只能通过圣经对它们的记载来认识它们。

**上帝在神迹中启示他自己**。你会留意到，我把神迹称为第三种的事件启示。在众多的事中，神迹还是“记号”。请复习我们在第二章对神迹所作的讨论。

# **言语 Words**

我要讨论的第二类媒介就是言语媒介，就是上帝言语的言语媒介。请注意我刚刚说了“言语”这个词两次。这些媒介在两方面是言语性的：它们是上帝话语的媒介，它们是以人类语言的形式存在的媒介。The second group of media I would like to discuss are *word* media, that is, word media of the word. Notice how I just used the word *word* twice. These media are verbal in two ways: they are media of the word of God, and they are media that take the form of human words. 我把这些**分成四类**：上帝的声音，藉着先知和使徒所发的言语，被书写下来的上帝的话语，以及传道和教导的工作。按照前面提到的含义，言语启示是一种特殊启示，而不是普遍启示。

1. 上帝的声音，
2. 藉着先知和使徒所发的言语，
3. 被书写下来的上帝的话语，
4. 以及传道和教导的工作

上帝亲口临到的话语。圣经里有好几次说到人听到上帝亲口说出的上帝的话语，是直接听到的。这发生在伊甸园里，以及当人们聚集在西乃山边的时候。当耶稣在地上行走的时候，人们有好几次听到从天而来的上帝的声音（太 17：5；路 3：22），在很多次他们从耶稣，道成肉身的上帝的儿子那里听到上帝的声音。

STOP。

在这里我只想清楚明了地指出一点，就是上帝的声音是带着上帝自己主权所有的控制，权柄和同在。关于权柄，当人听到上帝直接说话的时候，很显然他们没有权去反对， 疑或不顺服他所说的。

藉着先知和使徒所发的上帝的话语。先知和使徒从上帝的声音听到上帝的话语，上帝指定他们把这传达给我们。这时他们自己是在讲先知和门徒的言语。这到底有多大的权威性？很多作者提示说，先知和门徒的权柄要比上

帝的声音低一等，因为有人的因素，它的权柄至少要小一丁点。但请看看圣经是怎样说先知的言语的：

耶和华你的上帝要从你们弟兄中间给你兴起一位先知，像我，你们要听从他。正如你在何烈山大会的日子求耶和华你上帝一切的话，说：“求你不再叫我听见耶和华我上帝的声音，也不再叫我看见这大火，免得我死亡。” 耶和华就对我说：“他们所说的是。我必在他们弟兄中间给他们兴起一位先知，像你。我要将当说的话传给他。他要将我一切所吩咐的都传给他们。谁不听他奉我名所说的话，我必讨谁的罪。”（申 18：15－19；参见耶1：16－19；结 13：2－3，17）

你看到了，在这一段经文里，先知是代替上帝的声音的。人们听到上帝的声音就害怕，所以他们要求摩西把上帝的话语带给他们。上帝同意这样的安排，他应许要给他们更多的先知。但他在这里也下了一个对先知的定义：就是在口里有上帝的话语的人。并且他说任何不愿听从先知的口发出的上帝的话语（“我的话”）的人，上帝亲自要让他为此负责。这意味着先知的言语和上帝自己的声音一样具有同等的权威性。

正如我们在这一章前面看到那样，在新约里，耶稣的话语是教会和基督徒人生的根基。没有它，我们就是失丧的人。正如彼得所说的那样：“主啊，你有永生之道，我们还归从谁呢？”（约 6：68）但今天我们去哪里找这些道呢？耶稣本人没有写书。但他的确指派了门徒替他说话，他应许要派圣灵帮助他们 —— 帮助他们记起耶稣教导他们的一切话（约 14：26），带领他们进入一切的真理（14：26），把将来的事告诉他们（约 16：13）：他要赐给他们关于过去，现在和将来的言语。（参见太 10：19－20，40－41；约15：26－27；17：8，20）

耶稣升天去到父那里以后，圣灵确实落在使徒身上，他们就讲论耶稣（徒 1：5，8；2：4；4：8，31；6： 3，5，10；7：55；9：17；13：9－10；13：52－14：1）。他们很清楚，他们讲的是上帝的话语，不仅仅是他们自己的话。保罗说如果任何人传另外的福音，和他传的不一样，他就当受咒诅：“弟兄们，我告诉你们，我素来所传的福音，不是出于人的意思。因为我不是从人领受的，也不是人教导我的，乃是从耶稣基督启示来的。”（加

1：11－12；参见第 16节；2：2）。关于这福音，他说道：

只有上帝藉着圣灵向我们显明了。因为圣灵渗透万事，就是上帝深奥的事也渗透了。除了在人里头的灵，谁知道人的事？像这样，除了上帝的灵，也没有人知道上帝的事。我们所领受的，并不是世上的灵，乃是从上帝来的灵，叫我们能知道上帝开恩赐给我们的事。并且我们讲说这些事，不是用人智慧所指教的言语，乃是用圣灵所指教的言语，将属灵的事讲与属灵的人。（林前 2：10－13；参见罗 16：25；林前 4：1；7：40；林后 4：1－6；12：1，7；弗 3：3；帖前 2：

13；帖后 2：2。）

书写形式的上帝的话语。被书写下来的言语，是不是像某些神学家所说的那样，是比上帝的声音和先知的言语低一级呢？书写的形式是不是就失去了说出来的言语的活力和优雅呢？我们要在下一章讨论这个问题。但是，很明显先知和和使徒写下来的文字也是带着绝对的上帝的权柄的。那么说到底，保罗口头说的和他在一封信里写下来有什么不同？也请注意，如果没有被书写下来的言语，两千年前的启示早就被人遗忘了。所以使徒的权柄在今天是通过被书写下来的言语临到我们身上的。他们持续的权柄取决于被书写下来的言语的；没有被书写下来的言语，他们就不再能管理教会了。我们在下一章会看到被书写下来的言语，就是圣经，和上帝的声音，先知和使徒的言语有同样的权威性，我们就不应当吃惊。

在传道和教导中的上帝的话语。那么今天的传道人和教师说的话又怎样呢？它们是不是和上帝的声音有同样的权柄呢？当然不是的。圣经里面没有应许，是保证他们有和使徒一样的权柄的。我们知道，我们的牧师和长老，甚至神学院教授，确实犯错。只有他们当中少数发疯的人会宣称拥有先知和使徒的权柄。

但我们不要就此停步。在《第二瑞士信条》，这条较少被人使用的改革宗信仰宣言中，有一句奇怪的话：“对上帝的话语的传讲，是上帝的话语”（第一章）。这句话的意思不是说传道人是无误无谬，而是当他正确传递上帝的话语时，上帝的话语没有失去任何的权柄。当上帝的话语被正确传递时，它在传道人口中就像在保罗口中一样，有同样的权柄。不管它是借着什么媒介临到我们，即使这媒介是一个有罪之人的口，上帝的话语总是有同样终极的权柄。

**人 Persons**

相应地我们需要讨论上帝的话语籍着临到我们的第三种媒介（在事件和言语之后），这就是人。上帝本身像人一样具有位格，所以人可以是一种特别重要的启示形式，对此我们不应当感到惊奇。

他在上帝显现中亲自启示自己，上帝显现就是上帝取了一个可见的样式（创 16：7－14；21：17－20；出 23： 31；等等）。这可以是一个人，一位天使，或者 常见的，被一群荣耀的天使簇拥着的天上使者的样式。他也道成肉身，在耶稣基督身上启示自己。通过基督所作的启示是绝对无可比拟的（太 11：25－27）。在他里面，上帝住在我们中间（约 1：14）。使徒看见过，听见过，摸过他（约壹 1：1－3）。那些看见了他的人，就是看见了父（约 14：

9）。当然，在五旬节，有火舌显现的时候，上帝也在圣灵里启示他自己，就如当他进入我们自己的心，赐我们新生命的时候一样。

上帝也在有他的形象样式的人身上亲自启示自己（第七章会有更详细的讨论）。请记住，尽管在人堕落的时候，这形象样式是被破坏了，但上帝拯救的恩典已经把我们更新，随着我们在基督里成熟，我们会越来越有基督的样式。特别的是，新约圣经经常告诉我们要效法那些成熟的基督徒，这些人已经有上帝的形象。保罗说：“你们该效法我，像我效法基督一样。”（林前 11：1；参见林前 4：16；腓 3：17；帖前 1：6；2：6；帖后 3：7－9；来 13：7）。

而且保罗吩咐提摩太也作这样的榜样（提前 4：12，参见帖前 1：7；多 2：7；彼前 5：3）

通过人表现出来 重大的启示是发生在我们重生和成圣的时候，发生在这些事情进行的过程中，此时上帝把他的话语写在我们心里（耶 31：31－34）。就这样，他启示他自己，使我们能更深层次的来真正认识他。这不是说他对每一位信徒说额外的话，对圣经作补充。而是他光照他的话语（帖前 1：5；2：13），让我们来爱他的话语，以致它成了我们的第二本性。写在我们心里的话语和写在圣经上的上帝的话语是一样的。

改革宗神学传统上把这个过程称作光照，在这个过程里，我们变得明白，相信和应用圣经。但在圣经本身，这个过程有时被称为启示（太 11：25－27；弗 1：17），因为神的光照给了我们真正的认识。我喜欢把这种形式的启示和另外两种启示列在一起，所以我们就有了普遍启示，特殊启示和实存启示。这些启示反过来，是对应着那三种主权属性。普遍启示主要是对上帝控制宇宙的启示。特殊启示主要是他对我们说的充满权柄的话语。实存启示是他在我们里面的话语，是写在我们本性和我们的心里的。

1. IIIM 神学教育资源中心获得 P&R Publishing 对此书的中文翻译和网络版权，任何人和组织未经许可不能以任何形式发行（2008, www.thirdmill.org） [↑](#footnote-ref-1)
2. 创18：4按字面上是这样的意思：“有任何话语是太奇妙，不配用在耶和华身上吗？” [↑](#footnote-ref-2)