AI Gemini 3 翻译
Truths We Confess: A Systematic Exposition of the Westminster Confession of Faith R.C. Sproul
我们所信的真理：韦斯敏斯德信条系统释义 （修订版）R.C. 史普羅 (R.C. Sproul) 著

韦斯敏斯德信条 (WCF)
5 论神护理之工
一、万物的伟大创造者神实在是借着他的至智与圣洁的护理，根据他无谬的预知，自己意志的自由与不变的计划，又为了叫自己的智慧、能力、正义、善良与怜悯的荣耀得著称赞，来保持、指导、处理并统治一切被造者，他们的行为以及所发生的事，从最大的以至最小的。
二、万事万物虽然在神（第一原因）的预知与圣定的关系内，毫无变更而准确地发生；但神用同一的护理，根据第二原因的种类，必然地、自由地，或偶尔地来规定所发生的事。
三、神在他普通的护理中虽使用手段（方法），但他也随己意，不用手段，超乎手段，并反乎手段，自由行事。
四、神的全能、莫测的智慧与无限的善良在他的护理中如此彰显，甚至延及（人类的）第一次堕落，也以各样的配合，为了神自身的圣旨的缘故，对那些罪予以最智慧最有能力的限制，并且支配管辖诸罪；然而罪是从受造而出，绝不是由神而出。神既至圣至义，故绝非亦不能为罪恶之源，或罪恶之赞同者。
五、最智慧、公义与恩慈的神时常让他的儿女有时遭受多方的试探，和他们自己内心的败坏，为他们以往的罪惩罚他们，或向他们启发败坏的潜力，和他们内心的诡诈，为要使他们谦卑；又使他们更进一步地与神亲近，不断地依靠神，使他们更加儆醒防备将来一切犯罪的时机，以及为了其他各种公义与圣洁的目的。
六、论到那些因以往的罪而盲目顽固的邪恶与不敬虔之人，为公义审判者的神，不但不施恩给他们（借此恩典就能光照他们的悟性，影响他们的内心）；而且有时也收回他们已得的恩赐，因他们败坏的缘故就使他们遇到犯罪的时机；同时把他们交付给自己的私欲，世界的引诱，与恶魔的势力。因此，他们甚至在神所使用令别人软化的手段之下，反而令自己刚硬。
七、神的护理之工既然普及一切受造之物，更用特别的方法照顾他的教会，并为教会得益而处理万事。

（以下为 R.C. 史普羅的注释）
护理（providence）教义，作为最重要的基督教教义之一，由于种种原因已经变得黯然失色和模糊不清。在早期的世代中，基督徒时刻意识到神圣的护理。他们如此沉浸在护理中，以至于“护理”成了神的一个名字。
几年前，在一个关于美国内战的电视特别节目中，最戏剧性的时刻之一是朗读士兵们在战斗前夜写给妻子、爱人或父母的信，内容关于未来的不确定性。那些信经常提到“护理”。士兵会写道：“我亲爱的妻子，护理带我来到生命中的这一点，我不知道护理明天为我预备了什么。如果按照护理我不应该活过明天，我将把你和孩子的照管托付给那同一位仁慈的护理。”这些信一遍又一遍地提到护理。这些士兵中有许多死在战场上。人们对神的护理有如此敏锐的感觉，以至于这个词是基督教词汇中正常的一部分。斯通沃尔·杰克逊（Stonewall Jackson）将军会在战斗前夜对他的部队说：“战斗是我们的。结果属于护理。它是属于神的。”在我们国家早期建立的一个城镇甚至被命名为普罗维登斯（Providence，意为护理）。
从那时起，由于我们文化的主导世界观，护理的概念已经在重要性上减弱了。这种世界观假设我们生活在一个封闭的、机械的宇宙中，其中一切都根据物理事物的直接因果关系发生，通过固定的自然法则，这些法则独立于神运作。没有什么比世界独立于神存在，依靠自己的力量运作和运行，遵守自己内置的、固有的法则这一观点更令人厌恶圣经的神观了。
从基督教的立场来看，自然法则描述了神运作祂宇宙的正常方式。自然法不应被设想为独立于神运作。这将不利于我们在历史和生活中警觉神的手这一观念。当亚当·斯密写下他的不朽著作《国富论》时，他试图辨别支配经济事务的正常法则，如供求法则。他说他试图在经济行动和反应的历史中检测“神看不见的手”。斯密得出结论，人和世界的事务最终是由神安排和治理的，祂的统治是看不见的。对艾萨克·牛顿来说，科学的任务是在神之后思考神的思想（to think God's thoughts after Him）。在调查自然事物的行为模式时，这些早期的科学家寻求理解神治理祂世界的正常方式。
因为我们生活在一个神圣层面被忽视或搁置的时代，我们已经失去了对神护理的感觉。通过对护理的研究，我们所有人都可能对我们生活中那双看不见的手变得更加警觉。我们可以回顾过去，看看神是如何在我们的生活中工作的。我们可以想到那些关键的转折点，它们通常发生在我们当时并未意识到的方式中。想想那些永远改变了历史进程的决定。根据基督教神学，没有意外或人们的偶遇；我们所有的脚步都被主引导。
“护理”（providence）这个词由前缀 pro（意为“在……前面”或“之前”）和拉丁词根 videre（“看见”）组成。根据词源学，护理意味着“预先看见”。然而在神学中，护理不仅仅是预知。它不局限于神预见未来的能力。护理特指神对世界的照管和祂对世界的终极监督。护理不仅与神对宇宙的监督有关，也（对我们更重要地）与祂的供应有关。
在祂的护理和远见中，神采取步骤预先为祂的子民供应。我们很少从某种视觉的角度来考虑这一点，更多的是作为一种行动。保罗说，人若不看顾亲属，就是背了真道，比不信的人还不好（提摩太前书 5:8）。这个人没有确保在发生饥荒或其他紧急情况时他的家人会得到照管。如果我们听说飓风可能会袭击我们，我们会行使远见并储备物资。当我们致力于为家人供应时，我们成为了护理的代理人。这就是神护理中涉及的预见未来的意义。祂通过为祂的子民做必要的供应来确保他们的未来。
护理的概念最早出现在创世记中。当亚伯拉罕在坛上献以撒时，他称神为耶和华以勒，“耶和华必预备”（创世记 22:14）。在被放在祭坛上献祭之前，以撒问他的父亲：“请看，火与柴都有了，但燔祭的羊羔在哪里呢？”亚伯拉罕回答说：“神必自己预备作燔祭的羊羔”（创世记 22:7–8）。这正是神所做的。祂阻止了亚伯拉罕的手并提供了祭物，一只角扣在稠密的小树中的公羊。这一事件预示了神在无瑕疵的羔羊中为我们提供的替代品，这羔羊在十字架上被献上以满足神的正义。在祂的护理中，神安排那只公羊在那个特定的时刻被扣在灌木丛中。那不是一个偶然事件或宇宙意外。纵观圣经，我们看到神治理和管理祂的宇宙。
1. 万物的伟大创造者神实在是借着他的至智与圣洁的护理，根据他无谬的预知，自己意志的自由与不变的计划，又为了叫自己的智慧、能力、正义、善良与怜悯的荣耀得著称赞，来保持、指导、处理并统治一切被造者，他们的行为以及所发生的事，从最大的以至最小的。
这个无与伦比的改革宗神学总结首先提到神是万物的伟大创造者，祂保持（uphold）……一切被造者，他们的行为以及所发生的事。希伯来的创造概念不是一个瞬间的行动，而是一个持续进行的行动。我们在信条中遇到的护理的第一个方面指的是神的维持工作。祂所创造的，祂维持；祂用祂自己的权能托住万有。
这与信条撰写时兴起的创造观截然不同。自然神论者视神为天上的伟大钟表匠。祂设计钟表，制造它，给它上发条，然后让它靠自己的内部动力运作。虽然自然神论作为一种宗教早已消失，但它的哲学已经俘获了现代文化。然而，对于基督徒和希伯来人来说，神创造了世界，世界为了其持续的存在仍然依赖于祂。
在雅典，保罗宣告在神里面“我们生活、动作、存留”（使徒行传 17:28）。这并不意味着神仅仅启动了宇宙或创造了最初的生命形式。也不意味着祂仅仅是其他存在从中衍生的原始存在。这意味着所有现在的生命、所有现在的动作和所有现在的存在，为了它们存在的持续，都像为了它们存在的起源一样依赖于神的存在。
当新约谈到创造时，耶稣，三位一体的第二位格，被特别提到是受造世界的创始者。万有都是靠祂造的，借着祂造的，又是为祂造的（歌罗西书 1:16）。祂不仅是我们信心的“创始成终者”（希伯来书 12:2），也是创造本身的创始成终者，即约翰向我们介绍的道（约翰福音 1:1）。“万有也靠他而立”（歌罗西书 1:17）。
除非靠着神的能力，否则没有任何东西能进入存在，除非靠着祂的能力，没有任何东西能保持存在。我们的起源依赖于神的创造能力，我们持续的存在依赖于祂的维持能力。
神与祂的受造物之间的一个区别是祂是永恒的。祂是自存的和独立的；我们是暂时的、依赖的和脆弱的。我们需要空气、水和食物来维持。另一方面，神不需要祂自己之外的任何东西来维持祂的持续存在。通过神的护理，我们在生活中做出重要决定，藉此我们的道路按照祂的旨意被引导。靠着祂的护理，我们做我们做的任何事，因为没有祂我们甚至不能呼吸。我们在任何一点上都没有脱离祂的护理和维持能力。
信条在“保持”一词之后继续使用“指导”一词。神保持、指导、处理并统治。所以护理的第二个方面与神圣治理有关。神不仅维持祂所造的，而且治理祂所造的一切。这是指祂绝对的主权，祂治理和统治祂所拥有之物的永恒且不可剥夺的权利，并按照祂旨意的美意处理这些事情。靠着祂的护理，祂保持、指导、处理并统治万事。祂治理这个世界的统治者。我们都在祂的权柄和控制之下。
在但以理书中，我们看到了这方面的一个例子。伯沙撒王没有任何担忧。已经储存了足够的物资来照顾巴比伦的所有人多年，而且巴比伦的防御是坚不可摧的。国王为他的一千大臣设摆盛筵，随后几天的醉酒狂欢。他命令将从犹太圣殿夺来的金银器皿拿来，用于节庆庆祝。当他们饮酒并赞美金、银、铜、铁、木、石的神时，一只没有身体的手出现了，开始在墙上写字。伯沙撒很害怕。手写道：“弥尼，弥尼，提客勒，乌法珥新”（但以理书 5:25）。但以理翻译说：“你被称在天平里，显出你的亏欠”（27 节）。但以理随后告诉伯沙撒，神要除掉他。“当夜，迦勒底王伯沙撒被杀”（30 节）。
古代历史学家告诉我们，波斯人知道水通过墙下的管道流入巴比伦。军队截断了河流，弄干了河床，在半夜通过那些水管不受干扰地行进到城里。他们轻易地征服了巴比伦人并建立了波斯帝国。伯沙撒王以为他是安全的，但在神的护理中他被打败了。类似的事件在圣经中发生了很多次。没有人获得任何职位、权力或权柄，除非通过神的处理。祂处理、指导并治理万事。
神借着他的至智与圣洁的护理指导、处理、保持并统治万事。它从不是任意、轻浮或反复无常的。祂治理不是根据民意测验或政治权宜之计，而是根据祂至智与圣洁的计划。
这个真理的一个特别应用与苦难有关。对于基督徒来说，没有什么比神圣护理的教义更令人安慰的了。如果我们正遭受疾病的折磨，我们可以将其视为微生物偶然入侵我们身体的结果，或者我们可以说甚至微生物最终也是由神智慧和圣洁的护理所保持、指导和处理的。如果悲剧临到我们，将我们所有的痛苦、受苦、孤独和悲伤视为宇宙意外会加剧我们的痛苦。然而，如果我们视这些痛苦的事情为来自一位良善、圣洁和仁慈之神的手，祂正在使万事互相效力，为我们的益处，我们将有理由忍受它。那不会消除我们的痛苦，但它可以帮助我们在没有苦毒的情况下忍受它。
作为介绍，我们已经看了护理的教义、它的意义和范围。神借着他的至智与圣洁的护理，根据他无谬的预知，自己意志的自由与不变的计划，维持、保持并安排万事。在选择这里列出的特定属性时，韦斯敏斯德神学家并不意味着排除对神的存在和性格不可或缺的其他属性。神按照祂的本性和性格治理祂的宇宙并行使祂的护理。这就是为什么在信条的开头，我们处理了神的属性。那时我们看到，改革宗神学与其他神学之间最大的区别与神论有关，因为这个教义控制着所有其他教义。在从神论开始后，我们在转向其他教义时并没有忘记它。信仰的所有教义都必须根据神的本性和性格来理解。祂并不脱离祂的本性和性格来维持和治理万事。
这应该是显而易见的，但当我们面对痛苦或悲剧时，我们有时会忘记它。当大事攻击我们或小事烦扰我们时，我们是否安息于确知它们是通过一位至高智慧和圣洁之神的护理临到我们的？ 当我们在这个世界上发怨言并抱怨我们的命运时，我们在质疑祂的智慧以及祂的良善。信条教导我们，神借着他的至智与圣洁的护理治理一切被造者，他们的行为以及所发生的事。
我们可以背诵这个真理，但从未理解它。我们承认我们对拥有主权之神的信仰，祂安排万事，我们承认神是良善和公义的。那应该是我们问为什么事情发生在我们身上的终结。信条说，祂做这些事，为了叫自己的智慧、能力、正义、善良与怜悯的荣耀得著称赞。祂的护理唤起我们的赞美，因为它彰显了祂荣耀的威严。祂的智慧和能力超越了我们在今世经历的任何智慧和能力的概念。在神的护理中，我们看到祂的正义和祂的怜悯的混合，这两者都彰显了祂的良善。
这一肯定阐明了正义与怜悯之间的对比。在撒母耳记上 3:2–18 中，我们读到童子撒母耳在以利（以色列的一位士师）的监护下，夜里被一个呼唤他名字的声音叫醒。他起来，到以利那里说：“你呼唤我？我在这里。”但以理回答说：“我没有呼唤你，你去睡吧。”撒母耳回去睡觉，又有人呼唤他：“撒母耳啊！”他起来又到以利那里，但以理没有呼唤他。第三次有人呼唤撒母耳，以利明白是耶和华呼唤他。以利教导撒母耳：“若再呼唤你，你就说：‘耶和华啊，请说，仆人敬听！’”撒母耳顺服了以利的指示，神对撒母耳说话，告诉他祂要降罚于以利和他的家。早晨，以利问神说了什么。当撒母耳告诉他时，以利回答说：“这是出于耶和华，愿他凭自己的意旨而行。”如果我们听到那个，我们的自然反应会是什么？尽管以利有弱点，特别是作为一个父亲，但他仍然是一个属神的人。他知道如果神在祂的护理中向他彰显审判，那是公义的。他没有大喊：“那不公平！”他说：“是的，那是主。”以利认识到临到他和他的家的判决彰显了神的正义。以利懂得悔改。
在诗篇 51 篇，大卫在拿单因他与拔示巴的罪责备他之后所写的，我们有圣经中任何地方最伟大的悔改表达。保罗后来引用了诗篇 51:4：“你责备我的时候显为公义，判断我的时候显为清正”（罗马书 3:4）。大卫承认神完全有权审判他。大卫没有试图最小化或合理化他的罪责，而是承认神对他所做的是公义的。理解这一点很重要，因为我们的生活是在两个维度中进行的：水平维度，我们在其中与这世界上的其他人相关联；垂直维度，我们在其中与神相关联。
我们每个人在某种程度上都遭受过另一个人施加的不公正。我们有过破碎的关系。我们被其他人诽谤、中伤或伤害。我们在所有这些事情中挣扎。也有时候我们以不公正的方式对待人。在水平面上，我们已经成了给他人施加不公正痛苦的大师，我们也成了这种痛苦的对象。然而，我们必须记住，这世上施加给我们的最可能的不公正，是通过神的护理发生的。祂为我们在水平层面上纠正这些不公正做出了规定。祂在以色列建立了法院系统。在教会中建立了法院，并设立了民事长官作为今世正义和公义的执行者，神允许我们寻求纠正。虽然被我们的同类不公正地伤害，但我们永远不能对神说：“你允许这事发生在我身上是不公正的。”我们在人手中受到的任何真正的不公正，我们也是通过神的手公正地受到的。为什么神允许人对我们施加不公正是公正的？因为就我们与祂的垂直关系而言，我们配得这个。
我们是无法偿还债务的债务人。我们是无法赎罪的罪人。如果神乐意借着不义之人的手段将祂的正义临到我们，祂这样做并不是不公义的，即使就水平关系而言，该行为是不公义的。旧约中的犹太人对此感到挣扎，正如约伯记和哈巴谷书以及许多其他地方所见证的那样。
纵观旧约，发怨言和抱怨很常见。当阅读这些记载时，我们拥有全知作者的视角，他告诉我们随着故事的展开，人们心中和脑海中正在发生什么。当我们读到大卫、撒母耳、以利和其他人如何对生活环境做出反应，并看到他们对神属地的反应是不恰当的时候，这就好像我们在偷听他们一样。由于缺乏全知的视角，他们以发牢骚、发怨言和抱怨来回应。他们看不到那双正在指导他们生活的看不见的护理之手。凭信心行事意味着信靠神的性格。
在他巨大的痛苦中，约伯惊呼：“他虽杀我，我仍信他”（约伯记 13:15）。神的护理是智慧和圣洁的，它应该感动我们叫自己的智慧、能力、正义、善良与怜悯的荣耀得著称赞。
2. 万事万物虽然在神（第一原因）的预知与圣定的关系内，毫无变更而准确地发生；但神用同一的护理，根据第二原因的种类，必然地、自由地，或偶尔地来规定所发生的事。
当读到神从永远，不变和自由地定旨一切将要成的事时，人们往往感到不舒服。毕竟，这意味着这个世界上发生的一切，包括别人对我们做的恶事，以及令人惊讶的是，我们自己对别人的罪，都是全能神不变地预旨的。如果我们被永远定旨去犯罪，为什么神还要指责？我们不妨放纵地犯罪，因为知道我们是被神的护理所指导的。这就是护理的奥秘。神在不侵犯祂受造物意志的情况下，通过祂选择的手段实现祂的目的。
一种观点认为，当我们飞速穿过太空时，离心力、重力和向心力使我们免于崩溃和脱离存在。这些力量和能力是真实的。重力存在，但它的力量不是固有的。甚至重力的力量也建立在神的第一力量之上。重力不是一个独立的第一原因。唯一的第一原因那是万物藉着祂造的，万物也在祂里面靠祂而立的那一位。最终，使我们免于从地球边缘掉下去的是神的手。但祂通过第二原因（如重力）的真实力量行使祂的能力。
就人际关系而言，我们是第二原因，我们施加的力量是真实的，不是虚幻的。我们不是没有意志、自由或能力的木偶，但除了神赐给我们的之外，我们没有意志、自由或能力。祂对所有这些事情保持主权，使祂的主权旨意得以实现。
当讨论神的定旨时，我们谈到人类意志和神圣意志的并发（concurrence）。并发也被称为汇流（confluence）。这两个词都意味着“流在一起”。
并发的一个圣经例子是约瑟的故事。在经历了兄弟们之手无法言喻的痛苦和不公正之后，约瑟最终在异国他乡被单独监禁。一段时间后，他从监狱获释，并被提升为当时世界上最强大帝国埃及的首相。然后饥荒来了，约瑟的父亲雅各派他的儿子们去埃及求粮。兄弟们遇到了约瑟，但直到他透露身份才认出他。因为他们曾虐待他，并且知道约瑟有能力对他们进行报复，他们非常害怕并承认了他们的罪。约瑟谈到他们的行为时说：“从前你们的意思是要害我，但神的意思原是好的”（创世记 50:20）。
3. 神在他普通的护理中虽使用手段（方法），但他也随己意，不用手段，超乎手段，并反乎手段，自由行事。
我们已经看到，神是一切将要成之事的首要原因（primary cause）或第一原因，我们也区分了第一原因和第二原因。同样，我们看到，当神定意通过祂的旨意完成某事时，祂经常使用手段（means）来做。当谈到祂工作的手段时，我们想到的是祂用来使祂所定旨的一切发生的途径或工具。
例如，如果某人的目标是到达旧金山，他有几种可能的手段来实现该目的：他可以乘汽车、公共汽车、火车或飞机进行旅程。这些选项中的任何一个都可以成为他到达终点的手段。神可能定旨他到达旧金山，并且祂可能进一步定旨他乘飞机去。同时，祂不会把这个人抱起来放在飞机的座位上。实现该目的还有其他手段，即人直接参与的手段。例如，他需要预订、购买机票，并使用某种交通工具去机场。
正如我们使用手段来达到各种目的或目标一样，神也是如此。当神定旨某些目的将要实现时，祂通过手段来工作以完成它们。祂用来带祂子民得救的一些手段是福音的宣讲和祂子民的祷告。神定旨了宣讲和祷告来实现祂的目的。
信条小心地说，神普通（ordinarily）使用手段。例如，神通过使用医生、药物或许手术等手段，普通地回应恢复某人健康的祷告。同时，祂仍然可以随己意不用手段、超乎手段和反乎手段行事。也就是说，祂可以在不使用药物或医生的情况下，莫名其妙地使某人恢复健康。祂可以行使祂的能力，超乎祂通过医疗技能赋予的普通能力，或者祂甚至可以反乎那种能力工作，随祂的喜悦。
第 3 节指出，神普通地使用第二原因来实现祂的目的，但在其他时候，祂直接行动并立即实现祂的目的。当以色列人过红海时，神用大风使水分开（出埃及记 14:21）。风是实现以色列人逃离埃及这一目的的手段。然而，当耶稣叫拉撒路从死里复活时，除了祂直接命令拉撒路出来之外，祂没有使用任何手段（约翰福音 11:43）。拉撒路立即复活了，没有应用中间手段。神有能力以任一种方式工作。
4. 神的全能、莫测的智慧与无限的善良在他的护理中如此彰显，甚至延及（人类的）第一次堕落，也以各样的配合，为了神自身的圣旨的缘故，对那些罪予以最智慧最有能力的限制，并且支配管辖诸罪；然而罪是从受造而出，绝不是由神而出。神既至圣至义，故绝非亦不能为罪恶之源，或罪恶之赞同者。
当我们思考神的护理时，最令人烦恼的问题是：神的主权权威和护理与邪恶的起源有什么关系？ 有些人感受到这个困难的压力，认为这是基督教的阿喀琉斯之踵，使基督教变得无法解释，甚至不可信。我们将在第 6 章详细研究这个问题。当讨论关于护理的邪恶起源时，我们面对神学家所谓的不法的隐意（mystery of iniquity）。但我们在信条的这一部分注意到，即使世上存在邪恶和罪，也不能抵消神的能力、智慧或良善。我们读到神的能力是全能的，祂的智慧是莫测的，祂的良善是无限的。祂的能力、智慧和良善完全彰显在祂所定旨的一切事上，包括人类的堕落以及天使和人的所有其他罪。
让我们停顿片刻。当读到神的护理包括人类的堕落以及天使和人的所有其他罪时，许多人不仅想停顿，而且想难以置信地倒吸一口气。但这确实是信条所断言的。一切将要成的事在某种程度上都是由神的主权旨意定旨的，这甚至包括人类的堕落和我们每天犯的罪。
许多人愿意说：“是的，神允许这些事情发生，即使这违背祂的旨意。”他们争辩说，为了保障受造物的自由意志，神退出了画面，允许发生祂永远不会定旨、但为了祂自己好的理由选择允许发生的事情。许多人会说这就是信条所说的仅是许可（bare permission）。这似乎是避免这个令人烦恼问题之困难的一种简单方法。但这不仅是对邪恶之谜的简单化回答。为了让神允许它发生，祂必须选择允许它。如果祂选择允许发生祂有能力阻止的事情，那么在某种意义上祂已经定旨它发生；它的发生是在祂的智慧、能力和良善的背景下，并彰显了祂自己圣洁的目的。然而，信条说，罪性只来自受造物，不是来自神，祂既不是也不能是罪恶之源或赞同者。
我们必须避免说善是恶或恶是善的陷阱。我们也不能把我们的邪恶归咎于神的旨意，仿佛祂强迫我们犯罪，从而免除我们在这些违背祂圣洁的过犯中的罪责。同时，我们必须承认，如果在过去发生了堕落，甚至人类的堕落，它在某种意义上是由神定旨的。如果祂没有定旨它，堕落就不会也不能发生。在这里，我们带着战兢暂停，然后才宣告，虽然堕落和我们常存的罪本身是邪恶的，亚当和我们对此负有罪责，但从神圣目的和护理的奥秘角度来看，有邪恶存在最终是好的。我们再次暂停，确保我们区分说“邪恶是好的”和“有邪恶存在是好的”。邪恶是真实的，它是真实的邪恶。然而，在一个由完全圣洁的神治理的宇宙中存在邪恶的事实，必定意味着祂有好的目的。我们在神对约瑟兄弟们邪恶行为的回答中看到了这一点：兄弟们的意思是恶，那是非常邪恶的，但神的意思是好的，并从中带出了许多善。
我们假设神不是罪的作者（或行事者），正如第 3 章第 1 节也陈述的那样。我们在自然和圣经中都有关于神公义和圣洁的清晰启示，我们直觉地或理性地理解罪与道德完美是不相容的。既然神确实是公义和圣洁的，祂自己会犯罪或做邪恶的事是不可想象的。
如果神是永远公义的，那么祂会犯罪是不可想象的。如果神犯罪是不可想象的，并且如果祂创造了万有，世界上怎么会有邪恶？ 在祂的宇宙内并在祂的主权下，像我们这样的受造物为什么会肆意妄为并行恶？ 信条说，神不仅允许我们犯罪，而且在祂的主权中祂定旨我们犯罪。保罗预见到了受造物这种反对意见：“这样，你必对我说：‘他为什么还指责人呢？有谁抗拒他的旨意呢？’你这个人哪，你是谁，竟敢向神强嘴呢？受造之物岂能对造他的说：‘你为什么这样造我呢？’”（罗马书 9:19–20）。
正如我们上面所论证的，有邪恶存在是好的。如果不好，那么神甚至允许它可能存在就是有罪的。神一直有权柄和能力在第一时间阻止邪恶。祂本可以阻止亚当和夏娃违背祂。祂在他们犯罪之前就知道他们会这样做。既然知道，祂本可以决定不创造他们。即使祂知道他们会做什么，祂仍然创造了他们，按照祂旨意的美意，这是完美的行使。既然知道他们会做什么，祂选择允许他们做。祂实际上定旨他们会做；没有祂的定旨，他们就做不到。这并不意味着祂强迫他们做，然后为此责备他们，而是说祂给了他们做的能力，并安排了他们周围的事件，以便他们会做。
如果亚当和夏娃离开神圣护理就不能犯罪，如果他们在那种护理下确实犯了罪，我们必须得出结论，在某种意义上他们犯罪是好的。当然，罪本身是不好的，但允许和定旨它是神旨意的一部分，而祂只定旨服务于祂美好目的的事。这是一个艰难的概念。我们不是说亚当的堕落真的是一件美妙的事件。它是极其邪恶的。然而，它是按照神永恒的计划在历史中发生的。
亚当和夏娃的堕落是并发（concurrence）的另一个例子。亚当和夏娃的意思是恶，但神的意思是善。我们也可以将这一原则应用于犹大背叛耶稣。犹大为了个人利益背叛了一个无辜的人，意图做完全邪恶、自私和可憎的事。他双手沾满鲜血。然而，通过他的背信弃义行为，赎罪祭得以献上，藉此我们得救赎。犹大的邪恶归结为曾发生过的最大的善——不是按他的设计，而是按神的隐秘设计。
5. 最智慧、公义与恩慈的神时常让他的儿女有时遭受多方的试探，和他们自己内心的败坏，为他们以往的罪惩罚他们，或向他们启发败坏的潜力，和他们内心的诡诈，为要使他们谦卑；又使他们更进一步地与神亲近，不断地依靠神，使他们更加儆醒防备将来一切犯罪的时机，以及为了其他各种公义与圣洁的目的。
本节对我们自己的基督徒天路历程有重要的实际和属灵应用。每个认真的基督徒都经历过圣徒所谓的“灵魂的黑夜”。这指的是我们与神个人关系中的一段时期，那时似乎祂离弃了我们。听听路德在他的经历中痛苦、苦恼的呼喊。或者听听大卫的呼喊：“耶和华啊，求你速速应允我！我心神耗尽！不要向我掩面，免得我像那些下坑的人一样”（诗篇 143:7）。
我们可以给这个恳求一个肤浅的回答：“神应许永不撇下我们，也不丢弃我们。如果我们觉得祂从我们面前撤离，这仅仅是我们感官上的不信。因为我们感觉不到祂的同在，我们就否认祂同在的应许，太依赖我们自己的感觉而不是祂的话语。”那是解决问题的简单方法，在许多情况下它是准确的。我们将太多的信心建立在某种沿着脊柱上下的属灵刺痛上，而不是建立在神的话语上。我们成了感官基督徒，见证和信心只有在那一刻的感觉那么强。但除此之外，韦斯敏斯德神学家说，神有时确实离弃我们——不是完全彻底地，而是暂时（for a season）。在某种意义上，祂将我们暴露在试探和进一步的败坏中，但方式不同于祂对待不信者。
根据圣经，神最终通过任凭不悔改的人随从他们的罪来审判他们。在最后的审判中，神会对他们说：“不义的，叫他仍旧不义；污秽的，叫他仍旧污秽”（启示录 22:11）。在新约中，被逐出教会就是被交给撒但，被带离那个集中了保护我们灵魂免受敌人攻击之恩典手段的领域。那是关于逐出教会的可怕之处：我们被送到“营外”，那个孤独的地方，我们在那里容易受到敌人的攻击。耶利米警告犹太人，除非他们转离他们的罪，否则神会放弃他们，投降他们，并将他们交给敌人。
很难想象有什么比被神抛弃并被交给罪恶更大的恐怖了。那就是神在地狱中对被遗弃者所做的。信条在这里讲的不是神对恶人所做的，而是祂对他自己的儿女所做的。为了惩戒，祂会暂时从祂自己的子民那里撤回自己。
如果我们已经唯独因信称义，我们永恒救恩的基础就是稳固的——不是因为我们的顺服或不顺服，不是因为我们的义或缺乏义，而是因为耶稣完美的义，当我们凭信心接受基督时，神算那是我们的。基督完美的义永远不能增加或减少。尽管祂的义确保了我们永恒的救恩，但在我们每天与神同行中，我们要么在取悦祂，要么在不悦祂。祂现在是我们的父，已经收纳我们进入祂的家庭。我们不必害怕被送到永恒的灭亡中。然而，我们在称义的那一刻开始了与神的关系，并在成圣过程中发展。在这段时间里，我们以生活的方式要么取悦神，要么不悦神。在那段旅程中，我们可能会对圣灵和父神做出如此激烈的违背，以至于祂会惩戒我们。
圣经提醒我们，正如父亲出于对孩子的爱而管教孩子，神也管教祂自己的儿女，不是作为他们最终的审判者，而是作为行使纪律的慈父：“因为主所爱的，他必管教，又鞭打凡所收纳的儿子”（希伯来书 12:6）。当主看到我们漂流，游荡进入不顺服时，祂有时可能会用长绳子牵着我们，让我们游荡到一个我们感觉远离祂并且暴露在试炼和试探中的地方。
在主祷文中，耶稣告诉祂的门徒如何祷告：“所以，你们祷告要这样说：‘我们在天上的父：愿人都尊你的名为圣’”（马太福音 6:9）。这祷告的一个祈求是：“不叫我们遇见试探；救我们脱离凶恶”（13 节）。救我们脱离凶恶包括救我们脱离恶者，即撒但；这意味着保护我们免受恶魔的攻击。当耶稣被圣灵引到旷野受试探四十天时，祂必须熄灭魔鬼的火箭并抵挡他的攻击。当我们祷告时，我们求我们永远不需要经历那样的体验。我们求我们将被救脱离敌人。我们求神不要把我们放在那个暴露的地方。但我们必须意识到，如果祂认为这是我们进一步成圣所必需的，祂可能会这样做。祂护理性照管的一部分就是不时地暴露我们。
最智慧、公义与恩慈的神时常让他的儿女有时遭受……（注：此处原文为“doth oftentimes leave, for a season”，即“时常暂时任凭”）。多长时间？关键短语是有时（for a season）——不是持续很久，但这可能是一个短暂的间隔。祂可能任凭祂自己的儿女遭受多方的试探，和他们自己内心的败坏。在遇到一个生来瞎眼的人之后，门徒带着一个问题来到耶稣面前：“拉比，这人生来是瞎眼的，是谁犯了罪？是这人呢？是他父母呢？”（约翰福音 9:2）。耶稣本来可以回答说，门徒犯了一个逻辑谬误，称为虚假两难谬误或非此即彼谬误。他们把选项减少到两个，而实际上有第三个选项。耶稣随后给了他们第三个选项：“也不是这人犯了罪，也不是他父母犯了罪，是要在他身上显出神的作为来”（3 节）。神让这个人天生瞎眼有一个圣洁、救赎的目的，这与他父母的罪或他的罪无关。神永恒的目的是得荣耀；为了这个目的，祂暂时任凭这个人瞎眼。
门徒将选项减少到两个是错误的，但他们的想法并没有偏离那么远。他们明白，这个世界上苦难和痛苦的存在最终与罪有关。如果没有堕落，就不会有失明。探望约伯的朋友们得出结论，由于他受苦的程度，他一定是世界上最糟糕的罪人。约伯记教导说，断定人们在这个世界上受苦与他们罪的程度成正比是错误的。同时，我们决不能跳到结论说我们的受苦从未与我们的罪有关。有很多时候神的手沉重地压在我们身上，是因为祂正在为我们的罪管教我们。然而，我们必须非常小心。如果我们正在经历生命中特别黑暗的时期，我们不能跳到结论说神在惩罚我们，但我们也无法确定祂不在惩罚我们。祂很可能是在纠正我们。
既然无法阅读神的心意，当经历灵魂的黑夜时，我们在实践上该怎么做？第一，我们信靠神的护理和良善。第二，我们问：“主啊，你心里想的是什么？”第三，我们省察自己。
基督已经担当了我们惩罚性的忿怒，这一事实并不妨碍我们经历神纠正性的忿怒。第 5 节谈到这一点时说：为他们以往的罪惩罚他们，或向他们启发败坏的潜力，和他们内心的诡诈，为要使他们谦卑。 人心比万物都诡诈，坏到极处（耶利米书 17:9）。我们没有一个人开始掌握我们自己过犯的全部范围和严重性。我们倾向于给自己最高的认可率，给我们的敌人最低的。我们把他们犯的每一个小过失都看作是他们卑鄙腐败的证据。记住我们兄弟眼中的刺是如何引起我们的注意，而我们自己眼中的梁木是如何难以看见，因为我们不想看见它（马太福音 7:3–5）。有时神通过移除祂的祝福来显明我们罪的重量。有时直到神的管教将我们降到这种破碎的状态，我们才肯也不能看见它。“当恐惧战兢做成你们得救的工夫。因为你们立志行事都是神在你们心里运行，为要成就他的美意”（腓立比书 2:12–13）。神正在祂的护理中协助我们：“我们晓得万事都互相效力，叫爱神的人得益处，就是按他旨意被召的人”（罗马书 8:28）。甚至我们的管教，我们暂时的被遗弃感，以及我们暂时从神安慰的同在中被流放，都是为了我们的益处。
为要使他们谦卑；又使他们更进一步地与神亲近，不断地依靠神，使他们更加儆醒防备将来一切犯罪的时机，以及为了其他各种公义与圣洁的目的。 这是父神对祂儿女仁慈照管的一个简单表达。祂对我们生命的主要旨意是我们的成圣。你想知道神想要我们做什么吗？祂想要我们圣洁，效法祂儿子的模样。那应该是我们生活中的主要关注点。
6. 论到那些因以往的罪而盲目顽固的邪恶与不敬虔之人，为公义审判者的神，不但不施恩给他们（借此恩典就能光照他们的悟性，影响他们的内心）；而且有时也收回他们已得的恩赐，因他们败坏的缘故就使他们遇到犯罪的时机；同时把他们交付给自己的私欲，世界的引诱，与恶魔的势力。因此，他们甚至在神所使用令别人软化的手段之下，反而令自己刚硬。
神任凭人们被交给撒但，暴露在他的多方试探之下。神不只是允许这些事情，而是积极地定旨它们。这可能是信条中最难和最有争议的部分。
第 6 节扩展了神对腐败之人施加公正惩罚的方式。祂不仅使他们遭受进一步的试探，而且使他们的心刚硬并使他们瞎眼。与护理的这一维度搏斗是困难的。有时，圣经本身说神使人瞎眼，塞住他们的耳朵，或者（如在法老的情况下）使他们的心刚硬。在施加这些惩罚之后，神因他们的不敬虔进一步惩罚他们。
在呼召以赛亚时，神问：“我可以差遣谁呢？谁肯为我们去呢？”以赛亚说：“我在这里，请差遣我！”（以赛亚书 6:8）。神给了先知这些指示：
你去告诉这百姓说： 你们听是要听见，却不明白； 看是要看见，却不晓得。 要使这百姓心蒙脂油， 耳朵发沉， 眼睛昏迷； 恐怕眼睛看见， 耳朵听见， 心里明白， 回转过来，便得医治。（9–10 节）
以赛亚的使命是一个使百姓刚硬的使命。神宣告祂要使百姓的眼睛瞎了，耳朵聋了，心蒙脂油，“恐怕眼睛看见，耳朵听见，心里明白，回转过来，便得医治”（10 节）。神在阻止这些人悔改和复原方面扮演了积极的角色。
这对我们来说很难理解。耶稣向门徒解释了祂为什么用比喻教导。这些故事是一把双刃剑：它们不仅为那些根本上理解祂在说什么的人澄清了耶稣的教导，而且向被遗弃者隐藏了祂的教导（马太福音 13:11–15）。神这样做是一种审判行为。
听见是一回事，听从是另一回事。我们可以听见警察、老师、老板甚至神的命令，却不听从它。当听到的信息抓住我们的意志并且我们以顺服回应时，顺服就来了。
以色列人听到了神的命令但没有顺服它们。他们听见了但没有听从。神对罪的惩罚往往是一种报应性正义，任凭人们随从他们有罪的欲望。在最后的审判中，神会对恶人说：“不义的，叫他仍旧不义；污秽的，叫他仍旧污秽”（启示录 22:11）。当抛弃人时，神是把他们抛弃给他们自己。祂远非拿走他们的自由意志，而是把他们交给他们的自由意志，藉此他们选择做心中邪恶的欲望。
在我们自然的状态中，我们有石心（以西结书 36:26）。石心不会随着情感跳动。它不是活的而是钙化的。在我们自然状态的核心是一颗对神的事情不敏感的心。我们不想听见或看见祂，我们不想深情地、积极地回应祂。作为祂审判的一部分，神给被遗弃者他们想要的。
这种瞎眼和刚硬彰显了神的公义审判。祂向人们保留祂的恩典，那恩典本可以光照他们的悟性并影响他们的心。有时祂也任凭他们随从自己的私欲、世界的引诱和撒但的权势，藉此他们使自己刚硬，甚至在神用来软化别人的手段之下。
新约将福音描述为那些得救之人的光和神恩（哥林多后书 4:4）。同时，福音是对那些灭亡之人的神审判。每当一个人听到福音，会有两个结果。如果他对福音做出积极回应，那会增加他的福乐；如果他拒绝它，他在神面前的罪责就会增加。每当有人对神说不，正如保罗所说，他就是“为自己积蓄忿怒，以致神震怒……的日子来到”（罗马书 2:5）。
人处于两种状态之一：得救或未得救。一个人要么去天堂，要么去地狱。超过二十五处新约经文告诉我们，在天堂神分配给祂子民的奖赏是不平等的。有些人得到的奖赏比其他人大。同样，地狱里的惩罚也有程度之分。正如约翰·格斯特纳（John Gerstner）常说的：“地狱里的罪人会做任何他能做的事，付出他拥有的一切，只为了让他一生的罪数少一个。”每当一个不信者犯了一个罪并在那罪中继续而不悔改，那个人就是在为自己在震怒的日子积蓄忿怒。
我们也能使自己刚硬。先知耶利米告诫以色列有“娼妓之脸”（耶利米书 3:3），这意味着，通过反复的不顺服行为，犹太民族已经失去了脸红的能力。娼妓可以参与有辱人格的活动而没有任何羞耻感。这不仅发生在娼妓身上，也发生在每个人身上。当我们越来越习惯于罪恶时，我们不断地烙惯了我们的良心并硬化了我们的心。我们并不是一开始是拥有公义本性的无辜之人，只是在青春期的某个时候被文明腐蚀了。不是这样运作的。我们生来就带着腐败的本性，我们越老，就越表现出这种腐败。
堕落的人自然地将标准降低到他所在的位置。我们中有谁认真对待我们将要在末日按照完美的标准受审判这一事实，这标准是用神的圣洁衡量的？给每一个受造物的律法是：“你们要圣洁，因为我是圣洁的”（利未记 11:44）。变得如此不圣洁，我们却漠不关心。我们假设当没人达到时，神不能让我们对如此高的标准负责。当然，祂会向下调整标准，正如我们在自己脑海中所做的那样。神审判的一部分是祂允许我们平息我们的良心。祂审判的一部分是任凭我们随从我们渴望的东西。
正如路德谈到法老时所说的，并不是神干预了一个公正、公义和无辜之人的生活，在他心中植入邪恶的欲望或倾向，从而在他里面创造了新的邪恶。神撤回了祂的限制，法老的心就变得刚硬。刚硬本身就是一种审判，法老不能对神说：“我犯罪是因为你使我的心刚硬，我别无选择。”
当为所多玛和蛾摩拉代求时，亚伯拉罕表现出对神良善缺乏信心。他问神是否会因为其中的罪人而毁灭该地区的所有人：“你将义人与恶人同杀吗？”（创世记 18:23）。他补充说：“将义人与恶人同杀，将义人与恶人一样看待，这断不是你所行的”（25 节）。亚伯拉罕似乎不明白神不会惩罚无辜的人（除了耶稣，为了救赎的目的）。亚伯拉罕问了一个反问句：“审判全地的主岂不行公义吗？”（25 节）。答案是显而易见的。神当然只会行公义。
当人们的心刚硬，眼睛瞎了，耳朵对神的事情发聋时，这并不是因为祂在行暴政、任意或反复无常。全地的审判者将这些事情作为对罪的审判施加给祂的受造物。第 6 节指出，当恶人的心刚硬时，神公正地惩罚他们的罪。而神用来软化祂子民之心的同样事物可能会使恶人的心刚硬。我们听到福音，它软化我们。但我们的邻舍，他恨恶福音，听到它并以比以前更多的敌意和仇恨来回应。神不欠任何人恩典，祂给每个人的普遍恩典成了祂审判的行使，因为恶人甚至抵挡那个。
7. 神的护理之工既然普及一切受造之物，更用特别的方法照顾他的教会，并为教会得益而处理万事。
在这个特指神对教会照管的简短陈述中，我们首先注意到它区分了神的普通护理（general providence）和祂的特别护理（special providence）。
改革宗神学包括第三个范畴，称为神迹（miracle）。神学家以比教会通常更狭义或精确的方式使用这个术语。圣经没有单一的词表示神迹。一些较新的圣经译本，如新国际版（NIV），使用神迹这个词，但新约的希腊语有更具体的词，通常翻译为“神迹”、“异能”和“奇事”。使徒约翰最喜欢的是翻译为“神迹”（sign）的词：“这是耶稣所行的头一件神迹，是在加利利的迦拿行的，显出他的荣耀来”（约翰福音 2:11）。“这是耶稣……行的第二件神迹”（约翰福音 4:54）。
神学家采用这些超自然的神迹奇事，并从中推断出神迹的一般概念。他们将神迹狭义地定义为神在可见世界中能力的彰显，藉此祂 contra naturam（反乎自然），违背正常的自然法则，立即和超自然地行动。神迹是只有神能执行的事情，如叫死人复活或从无中生有。神的普通护理行动是通常发生的、一直发生的事情。在特别护理中，神通过自然的普通手段工作，但是以一种非同寻常的方式。例如，当我们为生病或受伤、康复希望渺茫的人祈祷，而那个人却康复了，这是非同寻常的，但不一定是狭义上的神迹。神迹发生在神做违背正常自然法则的事情时。
本节讨论的是特别护理，而不是神迹。信条说，神不仅作为祂对宇宙正常的、日常的治理的一部分来照管祂的教会，而且用一种特别护理。
作为神特别护理的一个例子，考虑圣经的书卷。我们怎么知道圣经里的书卷是正确的？在早期教会中，关于包括哪些书卷存在争论。我们怎么知道正确的书卷最终进入了我们的圣经？
罗马天主教会声称正典是由教会确立的，教会已被神赋予无谬的权威来做那个决定。因此，当教会在三、四世纪决定哪些书卷将在正典中时，必定做出了正确的决定。但改革者拒绝教会的无谬性，说教会的权威建立在圣经和使徒的权威之上。他们指出，四世纪的教会会议只声称“领受”（recipemus）了这些书卷为正典，而不是创造了正典。他们承认教会犯错的遥远或理论上的可能性，例如，在包括希伯来书和排除《黑马牧人书》（Shepherd of Hermas）方面。
我们可以知道教会在每种情况下都做出了正确的决定，因为教会对其所领受之正典的信心在历史上一直是如此坚定和强大。许多新教徒得出结论，虽然神没有赋予祂的教会无谬性，但在历史上有神特别费心引导祂教会的特殊事项。我们相信在教会关于正典决定的历史中，祂行使了特别的护理照管。圣经中没有任何东西表明圣灵引导教会找到正确的书卷。这是一条信仰条款。我们回顾过去说，我们相信护理那双看不见的手非常小心地保存了圣经书卷，为了教会的益处。
如果我们扩大这个特别护理的想法，我们可以将其应用于今天教会的危机。历史学家指出我们生活在后基督教时代。在西欧，教会成员和教会出席率急剧下降。法国、德国和其他国家的宏伟座堂已经变成了博物馆，作为旅游景点仍然有价值，但在当今世俗文明中缺乏太多其他用处。
教会在世界，特别是在美国的状况令人担忧。十九世纪的自由派神学试图将基督教简化为一种自然化的宗教，剥离一切超自然的东西。基督教信息被简化为伦理和价值观问题；福音被重塑为一种人道主义，试图减轻这个世界的痛苦和受苦。圣经中一切超自然的东西都被否认了，包括基督的神性。祂的代赎、复活和升天都被拒绝了。现代神学控制了教会和教育机构。
二十世纪下半叶，美国主流教会以每年十万人的速度失去成员。人们成群结队地离开自由派教会，因为自由主义中没有什么实质内容。然而自由主义已经影响了福音派教会，福音派在过去的四分之一世纪里已被严重稀释。这应该激励我们采取措施保护教会。
个别的会众和教派来来去去。他们以巨大的活力和奉献出现，然后失去热情，变得被遗弃，并消亡。在十八世纪，卫理公会席卷了这个国家，但今天它主要是自由派的。新英格兰的第一次大觉醒是通过公理会教会的影响发生的，但公理会现在几乎被自由主义俘虏了。
当我们看到这些事情发生时，我们可能会屈服于以利亚综合症。先知以利亚勇敢地对抗数百名巴力的先知、亚哈王、耶洗别和亚哈谢王，他们都想杀他。最后，以利亚向神哭诉：“主啊，他们杀了你的先知，拆了你的祭坛，只剩下我一个人”（罗马书 11:3）。那就是以利亚综合症。但神听到了先知的抱怨并回答说：“我为自己留下七千人，是未曾向巴力屈膝的”（4 节）。
这就是信条在谈到神给予祂教会的特别护理和照管时的意思。它保证祂将保存的不是某个特定的地方教会或教派，而是余民（remnant）。以赛亚也问主，他必须向那些看不见或听不见的人传道多久。神回答说：“直到城邑荒凉，无人居住”（以赛亚书 6:11）。但神向以赛亚保证，祂已经为自己保留了十分之一的人作为余民（13 节）。
旧约记录了有形教会背道和腐败的历史。这是人们拒绝他们与神的约的协议，并用偶像崇拜和其他异教习俗代替神与他们所立之约的纯洁的故事。但这出戏贯穿着神保存祂子民的潜流。祂保存了挪亚、亚伯拉罕、以撒和雅各。那少数人，一个余民，保持忠心，所以约没有消亡。
在第一世纪的耶路撒冷和今天的美国教会之间，存在许多相似之处。耶稣出生时，以色列教会是颓废的。法利赛人（宗教阶层）是腐败的，撒都该人和祭司也是如此。几乎没有虔诚或奉献，也几乎没有对神话语的委身。人们跟随传统而不是圣经。
在施洗约翰从旷野出来之前，预言的声音已经沉寂了四百年。在路加关于基督婴儿期的叙述中，我们遇到的第一个人是撒迦利亚，显然是仅存的少数仍然相信的祭司之一。神向他宣布，他和他的虔诚妻子伊利莎白将有一个孩子，施洗约翰。在天使向玛利亚宣布耶稣诞生后，她以一首被称为《尊主颂》（Magnificat）的赞美诗回应：“我心尊主为大”（路加福音 1:46）。玛利亚继续赞美神，因为祂记念了祂对亚伯拉罕的应许（55 节）。在他的《撒迦利亚颂》（Benedictus）中，撒迦利亚也说到神记念了祂对亚伯拉罕的古老应许（72–73 节）。西面，一个公义虔诚的人，一直忠心地等待弥赛亚，当玛利亚和约瑟带着婴儿耶稣来献给神时，他在殿里。当他看到孩子时，西面唱起了《西面颂》（Nunc Dimittis）：“主啊！如今可以照你的话，释放仆人安然去世；因为我的眼睛已经看见你的救恩”（2:29–30）。女先知亚拿当时也在殿里，她为差遣救赎主而感谢主（2:38）。
撒迦利亚、伊利莎白、玛利亚、约瑟、西面和亚拿忠于一个其他人已经忘记的、有着数百年历史的应许。他们没有屈服于时代精神。他们是忠心的，就像以利亚和耶利米曾经那样。神保存了祂的余民。在祂的特别护理中，祂保存了这小群人。从亚伯到今天，一直有一个教会。那个教会是唯一拥有其永久生存绝对保证的机构。
教会是世界上最重要的机构，也正因为如此，它也是最腐败的。地狱将向教会投掷它拥有的一切。基督说：“我要把我的教会建造在这磐石上；阴间的权柄不能胜过他”（马太福音 16:18）。“阴间的权柄”（或译阴间的门）不是指撒但势力对教会的攻击。在圣经中，教会处于攻势，被呼召去攻破地狱的城垛。神不会保护撒但的堡垒免受我们的攻击。同时，我们享受基督对那些属于祂的人的特别照管。这就是“教会”（church，kyriakos）一词的原始含义，“那些拥有或属于 kyrios 或主的人”。通过祂的特别护理，神保存教会，这在一个教会似乎影响力、可信度和重要性都在下降的时代是令人鼓舞的。如果我们相信神的护理和基督对祂教会的主权，我们可以成为乐观主义者。教会不能被摧毁，因为神将现在并永远保存祂的子民。

