护教学小组报告（抽选题目）
指导老师：李健发 牧师                      小组：第二小组
[bookmark: _GoBack]组员：李承熹、房海燕                 日期：2025年9月24日

古近东大洪水与圣经大洪水之护教辩护

一、引言
“古近东”（Ancient Near East, 简称 ANE）这个词是现代学术上的一个地理—历史概念，不是古人自称的名字。在时间上，它上指公元前 4000 年到公元前 330 年之间，地理位置上分布在两河流域的美索不达米亚，即今天的伊拉克、叙利亚、以色列、土耳其、伊朗和埃及一带的文明群体，在这里生活的主要有苏美尔人、巴比伦人、亚述人、赫人、古埃及人、波斯帝国和以色列民族。这一区域是世界上最早的文明摇篮之一，孕育了文字、法律、宗教和帝国，对圣经世界观及西方文明影响极大。洪水神话几乎普遍存在于世界各大文化传统之中，而古近东地区与希腊传统的相关叙事尤为典型。在这些记载中，神明因人类的罪恶或喧扰而决定毁灭世界，少数蒙预警者建造方舟或避难，因而得以幸存。圣经的《创世记》洪水故事与美索不达米亚、希腊文本之间的相似与差异，自近代以来一直是学界讨论的焦点。本文尝试透过简述古近东洪水故事、解析圣经大洪水叙述的体裁与文学结构，再从护教学的角度为圣经大洪水记录的真实性辩护。

2、 古近东洪水故事
1、美索不达米亚的洪水记载
最著名的记载出现在《吉尔伽美什史诗》第十一块泥板，主人公乌特那比什提姆叙述自己因神的警告而建造方舟，得以逃过洪水，并最终获得不死[footnoteRef:0]。这一记载与《阿特拉哈西斯史诗》高度相似，后者被认为是《吉尔伽美什》洪水故事的来源之一[footnoteRef:1]。然而，《吉尔伽美什史诗》并非单一固定文本，而是多个版本的拼合。现存的阿卡德语“标准版”主要由亚述巴尼拔图书馆出土的泥板组成，但在苏美尔语传统中也存在多部以吉尔伽美什为主人公的史诗（如《吉尔伽美什与胡瓦瓦》《吉尔伽美什之死》等），其中并未包含洪水叙事[footnoteRef:2]。这说明洪水故事并非吉尔伽美什叙事的核心，而是后期编纂过程中融入的部分。 [0:  Andrew R. George, The Babylonian Gilgamesh Epic (Oxford: Oxford University Press, 2003), vol. 1, p. 708-715.]  [1:  W. G. Lambert and A. R. Millard, Atra-Ḫasīs: The Babylonian Story of the Flood (Oxford: Clarendon Press, 1969).]  [2:  刘潋，《美索不达米亚洪水神话》，上海：上海古籍出版社，2017，64 页。] 

2、希腊神话中的洪水传说
在希腊传统中，丢卡利翁与皮拉的洪水故事最具代表性。宙斯因人类的暴行（如吕卡翁王弑人并以人肉献祭）而决定降下洪水。丢卡利翁夫妇因普罗米修斯的警告而建造方舟，在洪水后幸存，并通过神谕“抛掷母亲的骸骨”而恢复人类种族[footnoteRef:3]。与美索不达米亚记载相似，希腊洪水神话同样强调“神的愤怒—人类毁灭—幸存者蒙恩—人类重建”的叙事结构。但在细节上，希腊版本保留了更多象征性与寓言性的元素（如石头化人为新一代人类），而非现实性的描写。 [3:  古斯塔夫·施瓦布，《希腊古典神话》，曹乃云译，北京：商务印书馆，2003，12–14页。] 

3、 古近东洪水记录的历史性问题
在古近东洪水叙事中，一个显而易见的问题是：并不存在一个“标准文本”。残缺泥板、不同抄本的差异，使得学者只能拼接出所谓“复合文本”（composite text）[footnoteRef:4]。这种拼接并非原作者的作品，而是现代学者通过考古与释读所形成的二次文本[footnoteRef:5]。然而，由于材料本身的残缺与不统一，所谓“重建文本”始终带有推测性。因此，把这些拼接文本当作可以直接对照圣经的完整叙事，其实带有很大的方法论风险。学界通常要求圣经叙事与考古证据严格对应，否则倾向于推迟成书年代，甚至否认其史实性。然而，对于近东泥板文献，即便只是零碎片段，也往往被作为重建古代历史与神话传统的重要证据[footnoteRef:6]。这种方法论上的不一致，造成了明显的“双重标准”：圣经的洪水记载因“过于神学化”而被视作晚期构造，而近东零散泥板却因“材料古老”而被赋予过高的历史解释价值。这种不均衡的对待，导致学界结论容易出现偏差。由于缺乏明确的体裁界定与成文脉络考察，许多学者过于轻易地将洪水故事提前至极早的年代。相反，圣经文本却在形式批判的压力下，成书年代屡次被推后。这种差异化操作进一步强化了“圣经可能借鉴近东洪水传说”的结论，但其逻辑前提并不稳固。 [4:  Tzvi Abusch, “The Development and Meaning of the Epic of Gilgamesh: An Interpretive Essay,” Journal of the American Oriental Society 121, no. 4 (2001): 614–622.]  [5:  Benjamin R. Foster, Before the Muses: An Anthology of Akkadian Literature, 3rd ed. (Bethesda: CDL Press, 2005), p. 227–234.]  [6:  John H. Walton, Ancient Near Eastern Thought and the Old Testament (Grand Rapids: Baker Academic, 2006), p. 35–42.] 

总之，古近东与希腊的洪水神话展现了跨文化的相似性：神的愤怒、洪水毁灭、人类幸存、社会重建。然而，在文本层面，它们多是复合型的拼接产物；在方法论层面，学界对待不同传统的态度并不一致。而且在文本中丝毫没有展现神的慈爱和救赎。同时发动洪水的目的是限制人类的发展，与圣经中神的公义，完全背道而驰。试问这样两个主旨南辕北辙的故事如何能互相“借鉴”？

三、圣经大洪水记载解读
圣经中大洪水的记录与古近东大洪水记载有相似之处，却也有极大的区别。也正是由于这些，使洪水问题成为一个非常重要的圣经与古代近东比较研究的问题，也是圣经中极富争议性和受到攻击的部分。以下是圣经中的大洪水和古近东大洪水的一些对照，以便凸显其矛盾所在。[footnoteRef:7] [7:  约翰·华尔顿著，吴伟强译，《国际释经应用系列创世纪卷上》（香港：汉语圣经协会，2015），30] 

	观念
	以色列
	古近东

	洪水
	神刻意安排，为要惩罚人的暴行。一个公义的家庭在方舟里逃过灾难；提出降下洪水的三大理由[footnoteRef:8] [8:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），33] 

	美索不达米亚：是众神明短视的安排，要把所有人类灭绝。但有一个神明运用计谋，有些人得以生还，在船上获救

	船
	涂上沥青的船，有三层，300*50*30肘
	涂上沥青的船，有九层间隔，120*120*120肘

	洪水持续时间
	40昼夜：挪亚留在方舟一年
	6昼夜

	登陆及放飞
	方舟停在亚拉腊山上；把乌鸦和鸽子（三次）放出去
	船停在尼希儿山上；把鸽子、燕子和乌鸦放出去

	报答
	献祭敬拜
	献祭平息神明怒气

	赐福
	大地之约
	长生不朽

	年代
	成书年代：公元前15世纪
叙事所指历史年代：无法考究
	成书年代：公元前17世纪
叙事所指历史年代：无法考究


圣经中关于大洪水的记录，集中于创世纪6-8章，从书卷次序来看，创世纪是圣经中的第一卷书，也是《五经》中的第一卷书。《五经》一向被视为圣经一个极重要的部分，它说明了万物起源、罪的根源和结果，提出一个蒙拣选的民族，并上帝借这个民族救赎世人的想法。传统上基督徒和犹太人都把这头五卷书视为旧约中最重要和最具权威的经卷。然而，对现代读者来说，这五大卷在历史、伦理和神学上是最富争议的。[footnoteRef:9]其中，创世纪首当其冲。除了耶稣的比喻外，创世记一至十一章肯定是圣经中最广为人知的经文。几乎所有人都听过亚当、夏娃、洪水和巴别塔的故事。但它同时是最富争议性的：一方面，有人把它拨归神话或童话故事类，因而轻视之；有人却坚称它是精确的科学和准确的历史。对新约和早期基督徒作者来说，这部分的旧约对基督教教义的建立，影响至大。[footnoteRef:10]另一方面，古近东的《吉尔伽美什史诗》所记载的洪水故事却与创世纪的非常相像，因此有学者甚至认为后者乃是从前者抄来的。[footnoteRef:11]在20世纪初，创世纪的洪水故事被来源鉴别学的学者声称为是从古代近东文献的不同资料（J底本和P底本），经过编修而成的后期著作，大大削弱了圣经的权威性和洪水故事的一致性。总括来说，争论的核心是关于大洪水部分的经文究竟是属于甚么体裁？以及圣经的创世纪是否是借鉴或改写了古近东文化而成。因此，这部分将从经文体裁和文学结构来分析圣经大洪水部分（创6-8）的记载。 [9:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），1]  [10:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），11]  [11:  邝炳剑著，《天道圣经注释创世纪（卷一）》（香港：天道书楼有限公司，1997），566] 

1、体裁
神学家温汉（Wenham）对创世纪一至十一章的体裁，认为“虽然古代文献为现世的现象所提供的解释，与现代的解释可能不同，却不能因此而称它们为神话...我们若因为自己难以接受古代东方故事所反应的起源理论，便称他们是神话，就太不公道了。”[footnoteRef:12]牛津字典对于神话的定义是“纯属虚构的叙事，通常涉及超自然人物...和对自然现象做出通俗化的理解...虚构的人或事”（Concise Oxford Dictionarty，简明牛津词典）。马太亨利认为，“创世记”一词源自希腊文，原意是起初或家谱。以此为这卷书的书名很是恰当，因为此书关乎起初的历史，就是世界被造，罪和死进入世界，艺术的发明，列国兴起，尤其是关乎以色列民的栽种，以及它早期的光景。这也是家谱的历史，指亚当、挪亚、亚伯拉罕等人的家谱，并非无穷的家谱（提摩太前书1：4），乃是很有意义的家谱世代。[footnoteRef:13]创世记的骨干是一连串家谱，以色列人必定将亚伯拉罕及其后裔的故事理解为历史，因为情节涉及典型的家庭问题，这是每个以色列人都可以认同，甚至应该认同的，因为亚伯拉罕、以撒和雅各是他们的祖宗。家谱显示这些历史人物的血缘可上溯至历史的开始。[footnoteRef:14]但是今天的读者对如何定性这几章圣经仍然感到困难。德文 Urgeschichte —“原型史”也许是一个选择，另一个选择是“始源故事”，相当于古人的达尔文《物种起源》或霍金的《时间简史》。[footnoteRef:15] [12:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），19]  [13:  马太亨利圣经注释 简介]  [14:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），19]  [15:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），20] 

另一种关于神话体裁的看法是萨尔纳（Sarna）所说的，如果说神话的意思是指神明的生平由来或故事，那么圣经（创世记）便不是神话，故此它也不像巴比伦的神话里面诸神间那样的斗争情节。并且以色列的创世叙事也有别其他古代文化中的神话。此处使用神话一词，不在于接受近东或任何其他文化之神话的神学，而是视之为一文体，一文学表达和叙事方式。而创世纪是以故事的形态结合于历史的叙事，使这历史叙事能扣受众之心弦，这才是圣经叙事所着重的。也就是说，创世记前面的十一章建基于神话体裁，和后面的部分，都是叙事。我们可以说，如果说申派历史叙事（申命记并约书亚至列王纪下）是一个历史的神学叙事，创世记的叙事一样具有神学目的，不过在体裁上，一至十一章更有以上所说的“历史——神话”的特色，即是说其文体是神话，其本质是作为历史一一人类之普遍历史，而目的则是神学的。[footnoteRef:16] [16:  高厚基，《信实与护佑：创世纪的神学诠释》（台湾：基督教文艺出版社，2022），66-68] 

2、文学结构
20世纪初期，圣经中的洪水故事常被来源鉴别学者分割得很厉害，他们声称故事细节明显暴露了拼凑的痕迹，主要来自底本说中的J和P两个底本。但这个学说现在已经开始瓦解。因为那些学者发现，虽然J和P有部分资料是源自美索不达米亚的文献，但它们在其他地方却与这些来源不同。这样，创世记跟《吉加墨施史诗》和《亚楚哈西施史诗》平行的地方，实际上支持洪水故事的一致性，而不是表示故事的各部分来自不同的来源；另外，神学家温汉提出洪水故事的编排是个大型的交错配列结构，称为交叉平行。在这种文学结构里，第一段跟最后一段平行，第二个跟倒数第二个平行，如此类推；而且通常都有一个独立的中心点。虽然哪处才是中心点仍有争论，但这个故事的一致性如今已被广泛承认了。那些依旧认为这个叙事段落背后有不同来源的学者，只有把故事的文学结构归因于最后的编修者。即使对于那些无时无刻都想着怎样争辩洪水记述一致性的人，这个文学结构也是很重要的——文学结构是作者传递信息的一个工具。一般来说，在交叉平行结构里，位于中央的一行或节就是作者想要读者特别注意的地方（作用就好像我们的总结一般）。不管中心点是洪水的毁灭，还是挪亚获拯救，焦点明显都是神。这个叙事段落不仅是主日学上给四岁小朋友讲述关于动物的有趣故事。[footnoteRef:17]总结来说，圣经创世记中的大洪水记载（创6–8章）历来是犹太—基督信仰传统中最重要的经文之一，但同时也是最具争议的部分。学术讨论的焦点主要有两点：体裁与文学结构。在体裁方面，创世记的叙事融合家谱与历史故事，显示以色列人理解这些为真实历史，并非纯粹虚构；关于文学结构，早期“资料来源说”（J、P底本）曾强调洪水故事拼凑痕迹，但后续研究发现洪水记载实际上具有高度一致的交叉平行结构，表明它是有意而精心构成的整体，其中心信息指向神的审判与拯救。因此，大洪水的叙事既不应被轻视为神话传说，也不只是儿童故事，而是带着神学信息的始源历史记载。 [17:  约翰·华尔顿著，吴伟强译，《国际释经应用系列创世纪卷上》（香港：汉语圣经协会，2015），352-353] 


四、护教方法论证
从上文中来看圣经中大洪水的记录与古近东大洪水记载有相似之处，却也有极大的区别。下面我们将从护教学的角度来论证圣经洪水记载的真实性，反驳学术界“指责圣经中大洪水抄袭篡改古近东洪水记载”的观点，力图使一切非信者和不坚定的信徒都认清基督教的神是历史的唯一的掌管者和创造者。
1、“不信”的前提：所有人都有前设，是带着自己的世界观来解读事实。那些学者们所谓的“客观”其实同样是基于他们拒绝神的世界观，然而他们的预设和世界观却是自相矛盾的，无法在理性上站立。常常一方面依赖神的启示，一方面否认神。[footnoteRef:18] 在“不信”的前设下，许多学者研究圣经洪水记载时，带着一种拒绝神启示的世界观。他们无法在中立、客观的立场上考察史料，并且根据傅瑞姆的观点，人的理性是不可能完全中立的，一定有“前提”，而这个“前提”若不是建立在圣经基础上，就是偏见和偏离的。[footnoteRef:19]学者先行假定圣经不可能是神的启示，因此当他们发现《创世记》中的洪水叙事与古近东文献（如《吉尔伽美什史诗》《阿特拉哈西斯史诗》）存在相似时，就立刻断言圣经是抄袭、改写或篡改这些早期神话传统的产物。然而，这种解读方式本身是自相矛盾的：他们一方面需要借用圣经所奠立的历史观、理性框架与道德秩序来支撑其学术推理，另一方面却否认圣经的神圣启示，试图把它降格为普通神话。结果，他们所谓的“客观批判”其实不过是其世界观的投射，是不信前设驱动下的推论，而非纯粹基于事实的结论。 [18:  理查.柏瑞特著，王志勇译，《将人的心意夺回》，（北京：校园书房出版社，2011）,55-60]  [19:  约翰.傅瑞姆著，廖和美译，《卫道学概论》（新北市：中华福音学院，华宣发行,2003）14-27页。] 

2、以神和圣经为出发点：上面提到，人的理性是不可能完全中立和客观的，因此必须以上帝和他的启示为基础，不能以人的理性为最高标准。用圣经解释世界，不能先假定人的理性去判断神的话是否可信，[footnoteRef:20]而是相信圣经是最高权威，是一切知识的最终标准，并建立圣经的世界观，因为从来没有人证明在圣经的教导和真实的世界之间有任何的矛盾，并且科学调查一再证实圣经的真实性；还有圣灵与我们基督徒的同在，都在证实圣经的启示与绝对。[footnoteRef:21]因此我们以上帝与圣经为知识的基础来护教，而不是假设人的理性是中立的，基督徒与非基督徒的冲突首先是预设的冲突。[footnoteRef:22]在我们的论题中，一些批判学者指出，《创世记》中的洪水故事与《吉尔伽美什史诗》高度相似，因此推论说圣经作者是在被掳到巴比伦的时期接触到美索不达米亚传统后，借用或篡改这些神话故事，再重新包装成以色列的神学叙事。这样的质疑表面上看似合理，但其实完全建立在人本主义的前设之上：他们先假定神不可能启示人类历史，圣经不可能是真实历史，于是任何相似性都必然被解释为抄袭。然而若以上帝和他的启示为出发点来看，情况就完全不同。圣经见证的是普世大洪水的真实历史，而其他古近东文献不过是对这一历史事件的扭曲和残缺记忆。相似性并不能证明圣经是抄袭，反而显示各民族都保留了洪水的共同记忆，只是唯有圣经保存了神所启示的纯正版本。批判学者所谓的“中立”其实只是以拒绝神为前设的理性推断，无法提供最终的知识基础；而基督徒的立场是以上帝与圣经为最高权威，从启示出发，这才是真正能站立得住的认识论根基。 [20:  理查.柏瑞特著，王志勇译，《将人的心意夺回》，（北京：校园书房出版社，2011）,2-10页。]  [21:  约翰.傅瑞姆著，廖和美译，《卫道学概论》（新北市：中华福音学院，华宣发行,2003），142-147页。]  [22:  约翰.傅瑞姆著，廖和美译，《卫道学概论》（新北市：中华福音学院，华宣发行,2003）14-27页。] 

3、证明：神学家傅瑞姆提出在护教的时候，也应当提供论证与证据，积极展示信仰的真实性，用理性与证据展示基督信仰为真，包括道德、认识论、形上学的论证，傅瑞姆肯定护教应提供理性的证明，该证明包含拆毁谬误与建构真理两方面。[footnoteRef:23]圣经作为科学和历史的起点，科学研究必须承认创世记的历史性，否则就会建立在错误的假设上。“创世记的记载不是寓言，而是人类”[footnoteRef:24]，本段将从圣经“洪水”的全球性和“洪水”字意解析两方面提出证据。 [23:  约翰.傅瑞姆著，廖和美译，《卫道学概论》（新北市：中华福音学院，华宣发行,2003），85-97页。]  [24:  亨利.墨瑞斯著，谢继珩译，《创世纪科学论：全球洪水地质学》，（香港生命出版社，2019）10-12页。] 

世界各地各民族都有洪水的传说。因此，有学者认定圣经中的大洪水与其他洪水故事一样，是区域性的，考古学家和研究早期人类的历史学家尝试追查洪水留下的痕迹，随着《吉加墨施史诗》被发现，考古学家假设史诗所流传的美索不达米亚地区，可能真的发生过大洪水，这也可能是其洪水故事背后的依据；另一个可能性是，约主前10,000年最后的冰河时代结束，洪水故事正好反映当时的滂沱大雨和洪水泛滥、冰川融化，海洋上升大约120米（400英尺），大片土地被淹没，面积可能相当于南北美洲的总和；近期发现，大概在主前5000年，位于现今博斯普鲁斯（Bosphorus）海峡的天然堤坝崩裂，灾难性的洪水由地中海涌进黑海盆地，沿海村庄瞬间被淹没，估计大量人口死亡，可能有些人跳上船逃过大难。[footnoteRef:25]然而圣经中的洪水却指向全球性大洪水，这些地区性的洪水泛滥显然不太符合传统的洪水灭世图画。但神学家温汉这样形容：“若站在被洪水围困的角度看，举目只见水，看不见土地，形容这是淹没全世界的大洪水，也不为过，但正如我们在上文指出，洪水的神学意义，比它发生的时间或地理范围更为重要”[footnoteRef:26]，这样模棱两可的表达看似精准，实则大大削弱了圣经的权威性。然而，美国基督教护教学者、水利工程教授墨瑞斯提出“灾变论”解释沉积岩和化石层的形成，认为洪水导致了全球范围快速沉积，而不是历经千万年。“全球洪水是唯一合理解释广阔沉积岩层与化石分布的事件”。[footnoteRef:27]他指出均变论假设地质过程缓慢均匀，与圣经灾变叙述冲突，进化论缺乏中间型化石，无法解释生命的复杂性。[footnoteRef:28] 墨瑞斯呼吁基督徒科学家用圣经世界观来解释自然界，强调科学与信仰不是对立，而是互相印证。[footnoteRef:29] [25:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），44-45]  [26:  温汉著，尹妙珍译，《旧约文学与神学：五经》（香港：天道书楼有限公司，2008），45]  [27:  亨利·墨瑞斯著，谢继珩译，《创世纪科学论：全球洪水地质学》，（香港生命出版社，2019），57-64]  [28:  亨利·墨瑞斯著，谢继珩译，《创世纪科学论：全球洪水地质学》，（香港生命出版社，2019），81-92]  [29:  亨利·墨瑞斯著，谢继珩译，《创世纪科学论：全球洪水地质学》，（香港生命出版社，2019），115-118] 

字意上，挪亚故事里解作“洪水”的那希伯来词mabbul，在创世记六至十一章出现了12次。在其他地方这词只出现了一次（诗29:10）。这词跟出现在美索不达米亚的楔形文字文本中的亚甲文（Akkadian）相似（abubu），其被解作宇宙大洪水（cosmic deluge）。在《吉尔伽美什史诗》《阿特拉哈西斯史诗》等洪水神话里，用来指毁灭世界的宇宙洪水，被视为神明的毁减性武器。就如诗篇二十九篇10节描述上主在洪水之上坐着为王。圣经所说的mabbul，的确只用来指称挪亚故事中的洪水，但把这词在诗篇第二十九篇的用法跟广泛文化里的用法比较，就可见这词可能有更广义的用法，指神明所操纵的宇宙性“水”武器。[footnoteRef:30]这说明圣经的洪水记载与古近东洪水观念之间存在语言上的“呼应”，表明圣经用的不是一般“水灾”词汇，而是一个与“宇宙大洪水”相关的专有词，强调其普世性与神学意义。从圣经语义上来说，方舟规模和动物数量也指向全球事件。[footnoteRef:31] [30:  约翰·华尔顿著，吴伟强译，《国际释经应用系列创世纪卷上》（香港：汉语圣经协会，2015），349-250]  [31:  亨利·墨瑞斯著，谢继珩译，《创世纪科学论：全球洪水地质学》，（香港生命出版社，2019），33-36] 


五、关于循环论证的难题
在护教学的论辩当中，圣经大洪水的真实性常常被怀疑者指责为“循环论证”。他们认为，基督徒先假设圣经是真实的，再由圣经来证明洪水的历史性，这样的方式缺乏外部验证。然而，这种批评忽视了一个根本事实：在认识论的层面上，任何人都不可能完全中立，所有推论都必然依赖某种前设。正如柏瑞特与傅瑞姆所强调的，人的理性无法自我支撑，必然有一个最高权威作为判断的依据。对基督徒而言，这一最高权威就是上帝的启示本身。若没有以上帝为最终标准的前设，人类理性就会陷入自相矛盾之中。换言之，基督徒的“循环”其实是建立在必然的起点上，而怀疑者的所谓“客观”则同样是一种循环，只是他们没有坦承自己的出发点。以古近东洪水叙事与圣经洪水叙事的比较为例，批判学者常断言《创世记》的洪水故事是对《吉尔伽美什史诗》或《阿特拉哈西斯史诗》的抄袭或改造。然而，这种结论并不是基于单纯的事实，而是早已由“不信”的前设决定的。因为他们先行假定圣经不可能是神所启示的历史，于是任何相似性都必然被解读为圣经从外部吸收神话的结果。但这种推理实际上也是循环论证：他们以“没有启示”为前提，得出“圣经不是启示”的结论。与此同时，他们却仍然必须借用圣经所提供的历史观、逻辑与道德秩序来维持其学术推理，否则其研究方法根本无法成立。这种内在矛盾显示，他们的所谓“中立学术”事实上只是建立在拒绝神的偏见之上。相对而言，基督徒必须以上帝和圣经为出发点。圣经作为神的启示，是一切知识的最终标准。若以人的理性为最高裁判，就会陷入不断怀疑的循环，永远无法得到终极的确定性。正如傅瑞姆所言，护教不仅要揭示不信前设的荒谬，还应积极展示基督信仰的真实性。在洪水的议题上，这既包括神学上的论证，也包括历史与科学上的印证。如圣经的希伯来文 mabbul （洪水）与亚甲文 abubu（宇宙性大洪水）相呼应，显示圣经强调的不是局部灾害，而是神宇宙性审判的历史记载。方舟的规模、动物的数量、以及全球洪水传说的普遍存在，都强有力地支持这是一个影响全人类的真实事件，而非区域性泛滥。
此外，墨瑞斯等学者的灾变论进一步指出，全球性洪水是解释广阔沉积岩层与化石分布的最合理方案，这与圣经的叙述相一致。均变论和进化论在解释地质层次与生物多样性时，存在严重缺陷，却依旧被自然主义者视为“科学”。然而他们的科学也并非中立，而是由排斥神的世界观所塑造。相比之下，以圣经为基础的科学探究，既能解释自然界的复杂性，也能与启示保持一致。
因此，真正的问题不在于基督徒是否进行循环论证，而在于：所有人都是在循环，只是循环的起点不同。不信者的循环是以拒绝神为前设，导致推论陷于自相矛盾；基督徒的循环则是以上帝为出发点，因神是终极真理，所以这样的循环不是逻辑谬误，而是认识论的必要起点。由此可见，对圣经洪水真实性的护教，不仅能回应“抄袭说”的指控，更能揭露不信前设的虚假中立，使人认识圣经所启示的神才是历史与宇宙的真正主宰。

六、结语
古近东洪水叙事与圣经洪水的相似处并非消弱圣经的权威，反而为圣经提供了外部的佐证。圣经所呈现的洪水，是一位圣洁公义的上帝对人类普遍败坏的审判，也是他使恩拯救的预表。基督徒在护教中，不仅要揭露不信的错误预设，更要积极的证明圣经的真实性，并用爱心呼召人悔改归向神。如此，护教不止是理性辩论，而是宣讲福音，使人的心意被基督夺回。
